

# विलासः १



JOURNAL OF THE MADRAS SANSKRIT COLLEGE

# सविलासरसोल्लासा सुवृत्ता रसिकप्रिया । सगुणालङ्क्रिया जीयात् पत्रिका सुरगीरिव ।।

प्रधानसंपादक:

आचार्य: डा. से. अरुणसुन्दर:

Chief Editor:

Dr. S. Arunasundaram

Principal i/c, The Madras Sanskrit College



# Shruti-prakashika & Tantra-prakashika





Extra curricular programmes launched by the Principal, Dr. S. Arunasundaram for the betterment of Vedic & Agamic knowledge.

#### **Events to remember**



The Principal receives "Spirit of Mylapore" award



Remarkable event called "Yugala-vakyartham" performed by legendary scholars



Shri. Sanjiv Sanyal's Visit



Music Competition of Saptaha



S.V.E.E.P of Saptaha



Sanskrit Debate as part of Saptaha



Poorna Kumbha Swagatam

ISSN: 2454 - 2547

# **JOURNAL OF THE MADRAS SANSKRIT COLLEGE**

# रसिकप्रिया

विलासः ९

# **RASIKAPRIYA**

ISSUE - 9

संपादक:

आचार्य: डा. से. अरुणसुन्दर:

Chief Editor:

### Dr. S. Arunasundaram

Principal i/c, The Madras Sanskrit College

Published by:



# THE MADRAS SANSKRIT COLLEGE

(Affiliated to the University of Madras)
(Aided by the Central Sanskrit University, New Delhi)

84, Thiru-vi-ka Road (Royapettah High Road), Mylapore, Chennai - 600 004.

Phone: 044-2498 0421 E-mail: mds.sanskritcollege@gmail.com

website: www.madrassanskritcollege.edu.in

Title of the Book : RASIKAPRIYA

ANNUAL JOURNAL OF THE MADRAS SANSKRIT COLLEGE

First Print : April 2023

© Madras Sanskrit College. All rights reserved. No material / Article be used in any manner without the permission of the Authors and the Madras Sanskrit College.

Copies : 200

Price : Rs. 200/-

Chief Editor : Dr. S. Arunasundaram, Principal i/c.

Editor : Dr. Mani Dravid, Associate Prof. & HOD., Mimamsa

Editorial Board : Dr. Akhileshwara Mishra, Associate Prof. in Jyotisha

Dr. K. Shyamasundara, Associate Prof. in Vyakarana

Dr. S. Umapathi, Asst. Prof. in Sahitya

Dr. K.S. Maheswaran, Asst. Prof. in Vedanta

Dr. G. Suresh, Asst. Prof. in Sahitya

Publisher : Dr. S. Arunasundaram Principal i/c.

The Madras Sanskrit College

84, Thiru-vi-ka Road (Royapettah High Road)

Mylapore, Chennai - 600 004.

Printer : Shri Harish Printers

Mandaveli, Chennai - 600 028

(Printed and Published by the Madras Sanskrit College, Mylapore, Chennai - 600 004 under financial assistance from the Central Sanskrit University, New Delhi, Ministry of Education Govt. of India).



Group photo with the students of The Madras Sanskrit College 18/04/2023

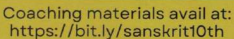


Group photo with students of Sri Skandaguru Vidyalayam, Thirupparankundra appeared in the Tan Nadu Government Sanskrit Entrance Examination organized by the Th Sanskrit College.

Group photo with students of Sri Kamakshi Veda Sivagama Vidhyalayam, Chengalpattu, appeared in the Tamil Nadu Government Sanskrit Entrance Examination organized by the The Sanskrit College.









Initiative of live sessions of regular day-college. Link: bit.ly/sanskritlive

# विषयानुक्रमणिका

| सम्पादकीयम्                            | Dr. S. अरुणसुन्दरम् , प्राचायेः, मद्रपुरीसंस्कृतमहावि. |                                                                |            |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------|
| महाद्रुमस्य बीजम्                      | Dr. S.                                                 | उमापतिः, साहित्यविभागाध्यक्षः, म.सं.महावि.                     | 02         |
| स्वातन्त्र्यस्य समये महिलानां दीपिश    | खा डा० ग                                               | <b>नुत्तुलक्ष्मीः</b>                                          |            |
| Dr. Sharda Naraya                      | nan, As                                                | ssnt.Prof., Dr MGR Janaki College for Women                    | 04         |
| श्रीबिल्वमङ्गलमहत्त्वम्                | Dr. S.                                                 | उमापतिः, साहित्यविभागाध्यक्षः, म.सं.महावि.                     | 10         |
| श्रीमन्नारायणीये वृत्तविन्यासः तद्विम  | <b>र्शश्च</b> Dr                                       | . THIAGARAJAN S, Asst. Prof. Department of                     |            |
| Oriental Studies a                     | nd Rese                                                | earch, SASTRA Deemed University, Thanjavur                     | 15         |
| स्तोत्रकाव्येषु श्रीमन्नारायणीयस्य स्थ | ानम्                                                   | Dr.श्री. नरसिंहः, उपप्राचार्यः, संस्कृतविभागः, द्वारकादास-     |            |
|                                        |                                                        | गोवर्धनदास वैष्णवकलाशाला, अरुम्बाक्कम् , चेन्नै –106           | 23         |
| श्रीमन्नारायणीये भक्तिरसः              | Dr. S.                                                 | S. Mukundan, Asst. prof. Sri Ahobhila Mutt                     |            |
|                                        | Adar                                                   | sh Sanskrit Maha vidyalaya Madurantakam                        | 29         |
| नारायणीयप्रतिपादितं श्रीकृष्णपारम्य    | <b>म्</b> Dr. '                                        | V. Balaji, Asst. prof. Dwaraka Doss Goverdhan                  |            |
| Doss                                   | Vaishn                                                 | av College, Arumbakkam, Chennai – 106.                         | 35         |
| नारायणीये शब्दचित्रवैचित्र्यम्         | Dr.V.                                                  | Yamuna Devi, Asst.Professor, KSRI,Chennai                      | 40         |
| श्रीमन्नारायणीयस्तोत्रे भक्तिरसः -     | PADI                                                   | MANABHAN.A                                                     | 44         |
| सर्वत्र नारायणीयं, सर्वेषां कृते नाराय | णीयम्।                                                 | बु. नवीना, चेन्नपुरी, छात्री,संस्कृतभाषाप्रचारिणीसभा, चित्तूरु | 49         |
| वेदस्य सर्वार्थावभासकत्वम्             | JISHN                                                  | NU.V.NAMBOOTHIRI, RESEARCH SCHOLAR                             |            |
|                                        | THE                                                    | MADRAS SANSKRIT COLLEGE                                        | 53         |
| ब्रह्मजिज्ञासापदसमासविचारः             | रा. श्रीध                                              | परः, उपाचार्यः, श्रीअहोबिलमठीयादर्शसंस्कृतमहाविद्यालयः         | 56         |
| नारायणीयस्तोत्रे कर्ममिश्रभक्तिवर्णन   | <b>म्</b> : M.F                                        | RAMAPRIYAN, RESEARCH SCHOLAR,                                  |            |
|                                        |                                                        | THE MADRAS SANSKRIT COLLEGE                                    | 60         |
| श्रीमन्नारायणीये रसभावोन्मीलनम्        | एस् माध                                                | यवी, शोधच्छात्रा, मद्रपुरी संस्कृतमहाविद्यालयः, चेन्नै         | 65         |
| श्रीमन्नारायणीये श्रीरामचरितम् सुद     | र्ञानः. के                                             | , शोधच्छात्रः  मद्रपुरीसंस्कृतमहाविद्यालयः, चेन्नै             | <b>7</b> 0 |
| श्रीमन्नारायणीये श्रीनृसिंहचरितम् स    | ातीशः. सृ                                              | <b>,</b> शोधच्छात्रः, मद्रपुरीसंस्कृतमहाविद्यालयः, चेन्नै      | 76         |

| भक्तदासः                                  | shivapriya                                                     | 83  |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----|
| नारायणीयस्तोत्रे विशिष्टा व्याकरणप्रयोगाः | रा.गुरुप्रसादः, शोधच्छात्रः, संस्कृतविभागः,                    |     |
|                                           | मद्रास् विश्वविद्यालयः, चेन्नै - ०५.                           | 87  |
| Bastion of Bakti Common to Nara           | yaneeyam and Śaivam                                            |     |
| S. Charulatha, Ph.D                       | . Research Scholar, Madras Sanskrit College                    | 92  |
| BHIKŞU GĪTĀ AS IN NĀRĀYAŅĪYAM             | Ms. Lavanya .V.Eswar, Ph. D Research Scholar, The KSRI         | 99  |
| NĀRĀYAŅĪYAM'S TEACHINGS ON CA             | TURVIMŚATIGURUS                                                |     |
| Dr. P.                                    | C. Muralidharan, Assistant Professor, The KSRI, Chennai        | 104 |
| Shared Discourses between the Mat         | hematical and Bhakti Traditions in Medieval Kerala             |     |
| Priyamvada Nambrath,PhD Candidate         | e, University of Pennsylvania                                  | 113 |
| Sṛṣṭi in Nārāyaṇīyam Mrs                  | R Ramya Bhatt, Ph.d Research Scholor,                          | 124 |
| CONCEPT OF BHAKTIRASA IN NĀRĀY            | ANĪYA SANGEETHA L ,                                            |     |
| (RESEARCH SCHOLAR) SRĪ SAI                | NKARACĀRYA UNIVERSITY OF SANSKRIT, KALADY,                     | 129 |
| ŚRĪPĀDA SAPTATI OF MELPUTTŪR NĀ           | Ā <b>RĀYAŅAВНАŢŢA</b> Siji M Rajan                             |     |
|                                           | Research Scholar Govt.Sanskrit College Tripunithura            | 136 |
| The devotion of Akrūra depicted in N      | <b>lārāyaṇīya</b> Vipin K.V ,                                  |     |
| Research Sch                              | olar, Sree Sankaracharya University of Sanskrit, Kalady        | 140 |
| Implication Of Medicinal Plants In Na     | ārāyaṇīya An Analytical Study SOUHRIDA P ,                     |     |
| Research Sch                              | olar, Sree Sankaracharya University of Sanskrit, Kalady        | 146 |
| TREATMENT OF RAUDRA RASA IN TH            | IE NĀRĀYANĪYA SIMI V D                                         |     |
| Research Scholar, Sre                     | ee Sankaracharya University of Sanskrit, Kalady                | 157 |
| <b>माला</b> अखिलेश्वर मिश्र:, ज्योति      | ष विभागाध्यक्षः, मद्रास संस्कृत महाविद्यालयः, मैलापुर्, चेन्नै | 163 |
| श्रीमन्नारायणीयस्तोत्रे रसभावोन्मीलनम्    | C.K.SIVARAMAKRISHNAN                                           |     |
| Research scholar                          | Department of Sanskrit, University of Madras                   | 168 |
| News Letters                              | Dr. C. Hariharan                                               |     |
| Asst. Prof & Director Digital Ca          | ampus, The Madras Sanskrit College                             | 177 |

Website: www.kamakoti.org

☆ : 044-27222115 044-27224305

II Sri Chandramouleeswaraya Namaha: il Sri Sankara Bhaghavadpadacharya Paramparagatha Moolamnaya Sarvajnapeeta

His Holiness Sri Kanchi Kamakoti Peetadhipathi

# JAGADGURU SRI SANKARACHARYA SWAMIGAL

Srimatam Samsthanam

No. 1, Salai Street, KANCHEEPURAM - 631 502.



वेदवेदान्तमार्गषण्मतप्रतिष्ठापकाचार्याणां श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्यवर्याणां श्रीमच्छड्करभगवत्पादानाम् अधिष्ठाने श्रीमत्काञ्चीकामकोटिम्लाम्नायसर्वजपीठसिंहासने **अभिषिक्ता**नां

श्रीमच्चन्द्रशेखरेन्द्रसरस्वतीश्रीपादानाम् अन्तेवासिवर्यैः श्रीमज्जयेन्द्रसरस्वतीश्रीपादैः तदन्तेवासिवर्यः श्रीमच्छङ्करविजयेन्द्रसरस्वतीश्रीपादैश्च

मद्रपुरीसंस्कृतकलाशालाध्यक्षाणां श्रीमतां देवीप्रसादशर्ममहोदयानां विषये क्रियते नारायणस्मृतिः । धर्मश्रद्धाविभूषितैः श्रीमद्भिः कृष्णस्वाम्यार्यैः नवाधिकशताद् वर्षभ्यः प्राक् प्रतिष्ठापितायाम् अस्यां विद्यासंस्थायाम् इयत्सु संवत्सरेषु वेदान्तमीमांसाव्याकरणन्यायादिषु शास्त्रेषु अन्त्तमं प्रशिक्षणं समवाप्तवन्तो नैके पण्डिततल्लजाः शास्त्रपरम्परां वर्धितवन्तो वर्धयन्तश्च सन्ति । समप्रदायरीत्या प्रवर्त्यमानं प्रवर्ध्यमानं चैव शास्त्रप्रशिक्षणं साध्तवं प्राप्नोतितराम् इत्यतः अस्याः सम्प्रदायपरम्परायाः संरक्षणम् अवश्यकरणीयं वर्तते । तदर्थं च नूनम् अत्यन्तोपकारि भवति विद्वद्भिः अध्ययन-अध्यापन-चिन्तन-वाक्यार्थगोष्ठ्यादौ शास्त्रसागरे निमज्ज्य प्रयत्नपूर्वकम् आसादितानां गूढरहस्यरत्नानां ग्रन्थात्मना निवन्धनं प्रकाशनं च भाविकालाय भूतये । तस्माद् अध्ना भवन्तः शास्त्रीयनिबन्धसङ्ग्रहात्मिकां रसिकप्रियानाम्नीं वार्षिकीं पत्रिकां प्रकाशयितुम् उद्युक्ता इति श्रुत्वा भृशं मोदामहे । अस्मदाराध्यदेवतायाः महात्रिपुरसुन्दरीसमेतस्य भगवतः चन्द्रमौलीश्वरस्य अनुग्रहेण श्लाघनीयोऽयं प्रयत्नः अविच्छेदेन अनुवर्तताम्, अभिप्रेतं च शास्त्रप्रचाररूपं साफल्यम् अश्नुताद् डत्याशास्महे ।

नारायणस्मृतिः।

यात्रास्थानम् – काञ्चीपुरम् जयसंवत्सरक्म भश्कलतृतीया शाड्करतंवत्सरः - २५२३

# सम्पादकीयम्

#### Dr. S. अरुणसुन्द्रम्

प्राचार्यकल्पः, मद्रपुरीसंस्कृतमहाविद्यालयः

मद्रासविद्यालयतः प्रसूता नानाविदुत्तंसकृतीः वहन्ती।

स्वातन्त्र्यपीयूषमहोनिबन्धैः चकास्ति नव्या रसिकप्रियाऽसौ॥१॥

शेषाद्रिविद्वद्वरसंप्रसूता देवीप्रसादेन च लालितेयम् । राधादिकृष्णाभिधधीरपुष्टा सन्ध्यारुणाभा रसिकप्रियाऽसौ॥२॥

नारायणीयं विषयं प्रकृत्य सदो यदासीत् विबुधैः विमृष्टम् । समर्पितं तत्र हि पत्रजातं तदावहन्ती **रसिकप्रिया**ऽसौ॥३॥

श्रीमन्मणिद्राविड-मुख्य-विद्वद्-गोष्ठ्या सुसम्पादित-चारु-रूपा। ई-पत्रिका-रूपम् इयात् सुशीघ्रम् इति प्रतीक्ष्या रसिकप्रियाऽसौ ॥४॥

सहृद्ध्वाह्नादकरी हि कल्पान् शतं समेत्यापि ततो लसन्ती । नित्यं युवत्येव मनस्सु विद्वदु-यूनां चकास्तादु **रसिकप्रिया**ऽसौ ॥५॥

> कपालीशकृपां श्रित्वा **रिसकप्रियपत्रिका।** प्रकाशितेयं नवमी पण्डितानां मुदो वहेत् ॥६॥

> > \*\*\*\*

2 रिसकप्रिया : विलास:- ९ ISSN: 2454 - 2547

#### **AZADI KA AMRUT MAHOTSAV**

# महाद्रुमस्य बीजम्

## डा.सु. उमापतिः*,*

साहित्यविभागाध्यक्षः मद्रपुरीसंस्कृतमहाविद्यालयः

'जननी जन्मभूमिश्च स्वर्गाद्पि गरीयसी' इति वचनानुसारं जननीजन्मभूम्योः उभयोरपि समप्राधान्यं, स्वर्गाद्पि गुरुत्वं चावगम्यते यद्यपि, तथापि छत्रपतिशिवाजीविषये तावत् तदीयजननीवचसा जनन्यपेक्षया जन्मभूमिरेव गरीयसीत्यवगन्तव्यं भवेत्। लोके ये ज्ञानिनः, वीरपुरुषाः, त्यागिनः, महापुरुषाः सन्ति, तच्चरित्रज्ञातारः प्रायः इदं न जानन्ति यत् तादृशज्ञानिनां, वीराणां, महापुरुषाणां दातारः, उत्पादकाः के इति। परं इदन्तु सत्यं भवति यत् बीजं विना सुन्दरं पुष्पम् वा, मधुरं फलं वा न जायत एव। किञ्च 'संस्कारैः संभवत्येषा दुष्टता साधुता भुवि' इति न्यायेन यः कोऽपि पुमान् मातृसंवर्धनेनैव सर्वजनपूज्यो वा निन्द्यो वा भवति । अतः वीरपुरुषाणां, ज्ञानिनां, लोकाय त्यक्तानां चरित्रमपि प्राधान्यमावहृत्येव इतिहासे। तादृशपरम्परायामपरा वर्तते जीजाबाय् महाशया।

चतुर्दशशताब्दौ मेवारस्थानादागतः कश्चन राजवंशः नेपाले, महाराष्ट्रे च स्वराज्यं स्थापितवान् इति इतिहासलेखकः डा. कर्नल् महाशयः लिखित। चतुर्दशशताब्दौ सुजनिसंह इत्याख्यो राजा सतारादुर्गं निर्माय तत्रैव वासमकरोत्। एतत्परम्परागताः 'भोसलवंशीयाः' इत्यात्मानं वदन्ति। भोजवंशीया एव भोसलवंशीया इति जाताः स्युः। त एवेदानीं 'होसले' इति कर्णाटके प्रसिद्धा जाता इति चारित्रकाः कथयन्ति। सतारावंशोत्पन्ननृपेषु 'मालोजी' महाराजः सुप्रसिद्धः। अस्यैव देहजः शाहजीराजः आसीत्॥

तस्मिन्नेव काले जाधव् राव् (यादवरावः) प्रसिद्धवीरपुरुष आसीत्, यस्य पुत्री जीजाबाय् आसीत्। यादवरावः मालोजीमहाशयश्च सुहृदौ आस्ताम्। एकदा होलिकादिने मालोजीमहाराजस्य पुत्रः शहाजी एवं यादवरावस्य पुत्री जीजाऽपि परस्परं जलसेचन, वर्णप्रक्षेपणादिक्रीडाभिः क्रीडन्तावास्ताम्। तदा जीजा शहाजीमुखे चूर्णपटलं कारितवती। बालकोऽयं शहाजी स्विपतुः सकाशं गत्वा जीजाविषयकारोपमुक्तवान्। तत्समये मालोजीमहाराजः जीजाम् स्वस्नुषात्वेन कथितवान्। पश्चादुचितकाले जीजा-शाहजीमहाशययोः विवाहमहोत्सवः समभवत्।

एतस्मिन्नेव सन्दर्भे षाजहान् दक्षिणभारतमाक्रान्तवान्। गोल्कोण्डा एवं बीजापुरमपि स्ववशीकृत्य स्वीयं राज्यं स्थापयामास। अस्मिन् राज्यस्थापने जीजापिता जाधव् रावः साहाय्यमाचरितवान् । इदानीं जीजाबाय् सतारादुर्गस्य अधिपतेः शाहजीमहाराजस्य पत्नी आसीत्। शाहजीमहाराजस्तु गोल्कोण्डाक्रमणाय निजाम्सर्वकारस्य कृते उपकृतवान्। तेन श्वशुरजामात्रोर्मध्ये कलहः जातः। यतः जाधव् रावः षाजहान्द्वारा गोल्कोण्डाराज्यं प्राप्तुं प्रयतते स्म।

तिस्मन् समये सताराराज्यस्य महत्यापद् संभवेदिति चिन्तया शाहजीनृपः गर्भवतीं स्वपत्नीं जीजाबाय् महाशयां स्विमत्रस्य गृहं प्रेषितवान्। तदा भर्तुः मित्रगृहे वसन्तीं स्वपुत्रीं स्वगृहं नेतुमागतवान् जीजापिता जाधव् राव महाशयः। परं पितृगेहं गन्तुं नैच्छत् सा जीजा। 'हे पितः ! राजपुत्रवीरो भूत्वा हेच्छराजस्य कृते उपकरोषि। तथैव तव जामातुर्मम भर्तुः विरोधमाचरिस। तस्मात् त्वं मम वैरी जातः। त्वया साकं नाहं गेहमागन्तुमिच्छामि' इत्युक्तवा पौनःपुन्येन प्रार्थितवन्तमिप स्विपतरं धिकृतवती। अहो आश्चर्यम्! हिन्दुजनसमूहाय स्विपतरं स्वजन्मकुलमिप तिरस्कृतवती। ज्येष्टप्रसूत्यै अपि पितृगृहं नागच्छत्।

सतारादुर्गे एव 10.4.1627 दिनाङ्के ब्रह्मण्यदेवं, हिन्दुधर्मरक्षकं , पतिव्रतानां सहोदरं, देवालयसंरक्षकं, महावीरं पुरुषिशशुमेकमसूत सा भाग्यवती जीजावाय महाशया, यश्च शिशुः कालान्तरे वीर शिवाजी इति नाम्ना प्रसिद्धो जातः। तदानीं शाहजीनृपस्तु कारागृहदुःखमनुभवन्नासीत्। अतः जीजा स्वपुत्रमतीव क्षेश्चेन विधितवती। अश्वारोहणं गजारोहरणं, शस्त्रप्रयोगः इति सर्वेष्वपि विषयेषु , सर्वास्विप कलासु प्रावीण्यं संपादयामास। तातोजी, कोण्डदेवः इति प्रसिद्धविद्वद्वरेण्याभ्यां सनातनधर्मम्, इतिहासपुराणादीन्यिप पाठयामास जीजाबाय् महोदया।

एकदा शिवाजीमहाशयः स्वमातरं प्रणम्य 'अम्ब! तुभ्यं किं रोचते' इति अपृच्छत्। तदा जीजाबाय् एवमकथयत् 'पुत्र! त्वं सुवीरो भूत्वा हिन्दुमतप्रतिष्ठां संपाद्य, दुष्टान्यदेशीयानां नाशं कृत्वा, भारतात् तान् निर्मूलं विद्राव्य, हिन्दुसाम्राज्ये पट्टाभिषिक्तो भूत्वा धर्मं परिपालय, एतदेव मे रोचते' इति।

एवं वीरपुत्रप्रसूतिरियं जीजाबाय् महाभागा भारतदेशस्य संरक्षणे अनितरस्थानमावहतीति न वक्तव्यमेतत्। कीदृगिदं वीरिशवाजीमहाराजवर्धनकौशलम् आसीत् जीजाबाय् महाशयायाः! अहो आश्चर्यम्॥ 4 रिसकप्रिया : विलास:- ९ ISSN: 2454 - 2547

#### **AZADI KA AMRUT MAHOTSAV**

# स्वातन्त्र्यस्य समये महिलानां दीपशिखा डा॰ मुत्तुलक्ष्मीः

## Sharda Narayanan

Assistant Professor,
Dr MGR Janaki College for Women

#### १। उपोद्धातः

अधुना विश्वे भारतदेशस्य महिमा वर्धमानः अस्तीति अस्माकं सर्वेषां गौरवास्पदम्। अत्र शतवर्षेभ्यः पूर्वं स्वातन्त्र्यप्राप्तये असंख्याः जनाः योगदानम्, परिश्रमम्, महान्तञ्च त्यागं कृतवन्तः। तेषां पुण्यात्मनां स्मरणमपि पावनं भवतीति महान् सन्तोषः। तेषु जनेषु एका डा॰ मृत्तुलक्ष्मीः रेड्डी नाम्नी महिला शिक्षाक्षेत्रे समाजसेवाक्षेत्रे च वीराङ्गना आसीत्। तस्याः प्रभावः भारतीयवैज्ञानिकक्षेत्रे, वैद्यक्षेत्रे, शिक्षाक्षेत्रे, महिलानां सांस्कृतिकजीवने एवं भरतनाट्यक्षेत्रे च सम्यक् दृश्यते। सा वैद्याऽपि आसीत् सामाजिकसेवापराऽपि आसीत्। चेन्नैनगरे विश्वविख्यातस्य Cancer Research Institute संस्थानस्य संस्थापनं तया एव आयोजितमासीत्। यद्यपि डा॰ मृत्तुलक्ष्मीः स्वयं न नृत्यकलानिपुणा आसीत् तथापि तस्याः आङ्ग्लशासनसमये सहकारनियमरचनासु प्रभावात् संस्कृतिविषये महती कान्तिः उत्पन्ना यस्य फलं अद्यापि पश्यामः।

गच्छित काले देशे वैज्ञानिकविकासः प्रचलित एव। अस्मिन् प्रबन्धे विशेषतः नाट्यविषये डा० मुत्तुलक्ष्म्याः योगदानं उद्धृत्य लिख्यते।

#### २। भारतीयपरम्परायां नारी

भारतीयसंस्कृतौ महिलानां स्थानं उत्तममासीत् , तासां विषये महत् गौरवं सम्मानञ्च अनादिकालादासीदेव। उपनिषत्सु वेदेषु, इतिहासपुराणादिषु च अनेकवीराङ्गनानां विदुषीणाञ्च आख्यानं शृणुमः। प्राचीनकालादारभ्य अस्माकं देशे महाराङ्गः पण्डिताश्च विश्रुता आसन्निति सुनिश्चितम्। समाजस्य प्रतिष्ठा गृहस्थेषु जनेषु वर्तते, सहधर्मचारिणीरूपेण गृहलक्ष्मीः कार्यं निर्वहतीति वेदेष्चिप श्रुतम्। पराशक्तः, जगदम्बिकेति भारतवर्षे भगवतोऽपि स्त्रीरूपेण पूजा प्रसिद्धा।

"यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते तत्र देवाः रमन्ते"। इति उक्तिरपि विश्रुता।

#### ३। भारतीयसंस्कृतिधारायां नाट्यसम्प्रदायः

मनुष्येषु पशुपक्षिषु च स्वभावतया नृत्यं दृश्यते। यदा वर्षाकाले मेघाः गर्जन्ति, मुदा मयूराः कृषिकाश्च नृत्यन्ति। शिशिरकालात् अनन्तरं वसन्ततौँ प्राप्ते, सर्वे हर्षेण गायन्ति नृत्यन्ति च। जीवनस्य कल्याणावसरेषु जनानां हर्षं प्रदर्शयति नृत्यम्। ऋग्वेदसूक्तेषु देवी उषाः सूर्योदयस्य पूर्वं नृत्यन्ती वर्णिता। अन्ये देवाः इन्द्रमरुदादयोऽपि नृत्यनिपुणाः इति वर्णिताः। चतुष्षष्टिकलासु नृत्यं मुख्यतया गणितम्। नृत्यं गीतं वाद्यं इति त्रयाणां समूहमेव सङ्गीतशब्देन लक्ष्यते। इतिहासपुराणेषु काव्येषु च, कलानां प्रमुखत्वं सम्यक् उल्लिखितम्। रामायणे श्रीरामः रावणश्च उभाविप नृत्यनिपुणौ इति श्रूयते।

यदा हनूमान् रामदूतो भूत्वा लङ्कायां अशोकवनं अगच्छत्, तत्र रावणस्य भवने अनेकानि वाद्यानि, बह्बीः नर्तकीः सङ्गीतविदुषश्च अपश्यत् इति सम्यक् वर्ण्यते। महाभारते विराटनगरे यदा पाण्डवाः अज्ञातवासम् अवसन्, तदा अर्जुनः बृहन्नलानाम्नी नर्तनशालायां शिक्षिका अभवत्। तत्र महाराज्ञी, राजकुमार्यः इतराः अन्तःपुरमहिलाश्च तस्य छात्राः अभवन्। मालविकाग्निमित्रनाटकेऽपि वयं एतत् पश्यामः यत् राज्ञः परिवारे प्रायशः सर्वाऽपि स्त्रियः नृत्ये आनन्दं अनुभवन्ति इति। अतः न केवलं गणिकाः, परन्तु सामान्यजनाः कुलस्त्रियश्चापि नृत्यं प्रायुञ्जन् इति वक्तं शक्नुमः।

नृत्तरत्नावलीग्रन्थे नृत्यस्य अवसराः एवं वर्ण्यन्ते -

"त्यागोद्वाहमहाभिषेकनगरीवेश्मप्रवेशोदक-

क्रीडासु प्रियसङ्गमव्रतमहादानात्मजोत्पत्तिषु।

यात्रापर्वपरीक्षणोत्सवजयानन्दप्रतिष्ठोहित-

प्राप्तिष्वभ्युद्याय नृत्तमुचितं स्याद्देवपूजादिषु"॥ १/ १८ ॥

प्राचीनकाले सामान्यजनाः प्रायेण न ग्रन्थान् पठिन्ति, साक्षरा एव न भविन्ति। नाटकेषु हिरकथासु, भागवत-रामायणादिपारायणेषु पुराणोद्धृताः कथाः श्रुत्वा एव पापपुण्ये, धर्मञ्च अवगच्छिन्ति। प्राचीनकालादारभ्य नटः, नटी, नर्तकी इत्यादिशब्दैः ज्ञायते यत् स्त्रियः पुरुषाश्च सर्वेऽपि रङ्गमञ्चे रूपकेषु दृश्यकाव्येषु नाट्याभिनयं नृत्यञ्च कुर्वन्तीति।

नाट्यशास्त्रेऽपि नृत्तस्य लोकप्रीतिकरत्वं प्रयोगावसराश्च सम्यक् वर्णिताः। प्रथमाध्याये एवं उल्लिखितम्-

"वेदिवद्येतिहासानामाख्यानपरिकल्पनम्। श्रुतिस्मृतिसदाचारपरिशेषार्थकल्पनम्॥ १/ ११९ ॥ विनोदजननं नाट्यमेतत् भविष्यति। देवतानामसुराणां राज्ञामथ कुटुम्बिनाम्॥ १/ १२० ॥" 6 रसिकप्रिया : विलासः- ९ ISSN: 2454 - 2547

चतुर्थाध्याये च एवं उल्लिखितम् –
"प्रायेण सर्वलोकस्य नृत्तिमष्टं स्वभावतः।
मङ्गल्यिमिति कृत्वा च नृत्तमेतत्प्रकीर्तितम्॥ ४/ २७०॥
विवाहप्रसवावाहप्रमोदाभ्युद्यादिषु।
विनोदकारणं चेति नृत्तमेतत्प्रवर्तितम्॥ ४/ २७१॥"

#### ४। रसानुभवः।

नाट्यात् जनाः मनश्शान्तिं विनोद्श्च प्राप्नुवन्ति इति सर्वे जानन्ति। आधुनिकाः अपि relaxation, De-stress इत्यादिशब्दात् मानसिक-आरोग्यस्य, शारीरिकस्य च आरोग्यस्य कृते अस्य प्राधान्यं ब्रुवन्ति। अस्माकं शास्त्रेषु रसानुभवं ब्रह्मानन्दसहोदरम् अभिनवगुप्ताचार्याः वर्णयन्ति। रसानुभवद्वारा मोक्ष एव प्राप्यते इति तेषां मतं विश्रुतम्। नाट्यशास्त्रे षष्टाध्याये उह्णिखितम् -

"न भावहीनोऽस्ति रसो न भावो रसवर्जितः। परस्परकृता सिद्धिस्तयोरभिनये भवेत्॥ ६/ ३६ ॥"

तैत्तिरीयोपनिषदि श्रूयते -

"रसो वै सः। रसं ह्येवायं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवति॥ तै० उप० २/७/१"

नाट्यस्य अभिनयविषये स्त्रीणाम् उचितम् आङ्गिकम् अभिनयं, पुरुषाणाञ्च अन्यत् उचितं अभिनयं वर्णयति। करणेषु, अङ्गहारेषु स्थानकेषु च एवमेव नाट्यविदैः उपन्यस्तम्। तत्र ताण्डवकरणानि सरभसं वर्तन्ते पुरुषाणां उचितानि। माहेश्वरसूत्राणि ताण्डवकाले महेश्वरात् प्राप्तानि इति श्रूयते। स्त्रीणां च लास्याभिनयं वर्णितम्। रसविभाजनेऽपि ताण्डवं लास्यञ्च भिन्नरीत्या प्रयोजितम्। लास्यं शृङ्गाररसप्रधानं भवति। राजादीनां विनोदार्थं प्रवर्तितं सङ्गीतप्रधानं उपरूपकमिप स्त्रीभिः प्रस्तुतं प्रसिद्धं प्राप्नोत्।

#### ५। अदृष्टफलं नृत्तम्।

न केवलं लोके मनुष्यानां विनोदार्थं परन्तु देवालयेषु देवताप्रीत्यर्थम् अदृष्टफलात्मकं नृत्तमपि प्रसिद्धमासीत्।

भगवान् शङ्करः निर्गुणोऽपि शरीररूपं नृत्यिकयायाः आनन्दं अनुभवितुमभजत इत्यपि नृत्तरत्नावलीग्रन्थे कविः वर्णयति! –

"शम्भो(:).....भामनोऽपि सदाशिवाद्याकृतिभेदयोगे। यत्कौतुकं कारणमाहुराप्ता नृत्तं न तत् कस्य भवेत्सुखाय॥ १/४॥"

चतुष्षष्टिकलासु नृत्यम् अपि गणितम्। पूजाविधौ षोडशोपचारेषु च सम्मिलितम्। अयं विषयः श्री आदिशङ्करभगवत्पादैः कृते शिवमानसपूजास्तोत्रे सम्यक् उल्लिखितोऽस्ति। अतः देवालयेषु स्त्रीणां पुरुषाणां च समूहः नर्तनार्थं सङ्गीतवादनार्थञ्च संवर्धितः आसीत्। Every temple had a full-fledged music department, to cater to a large variety of activities and to propagate the arts.

अनेकेषु देवालयेषु नाट्यकोविदाः सङ्गीतकोविदाः ख्यातिं प्राप्तवन्तः। राजभवनेषु महानगरेषु च बहवः नाट्यमुनयः सूत्रधाराश्च स्वस्वनाटकवृन्दं परिपालयन्ति स्म। अतः भारतवर्षे विभिन्नकोणेषु सङ्गीतकला परां काष्ठां प्राप्ता आसीत् प्राचीनकाले एव। लोके देवदासीकुलः सम्मानितः पोषितः आसीत्। ताः महिलाः न केवलं कलानिपुणाः अपि च संस्कृतभाषाम् अपि जानन्ति, शास्त्र-पुराण-दर्शनमपि पठन्ति स्म। तासु महिलासु नृत्यकलानिपुणाः जनानां प्रीतिं, विख्यातिं, महत् धनश्च अर्जितवत्यः। तासु अनेकाः भगवद्भक्तिपराः दानशीलाश्च सन्त इव जनैः पूजिता अपि अभवन्।

#### ६। कलाः अस्तं गच्छन्ति।

गच्छित काले भारतदेशे होच्छानां आक्रमणेन सङ्ग्रामेण च सनातनधर्मस्य यदा ग्लानिरभवत, तदा कलानामिप दुर्दशा जाता। राजकुलेषु पुत्रजन्म-गृहप्रवेश-विवाह-सङ्ग्रामविजयादिमङ्गलावसरेषु पुराणकथासु आधारितानां नाटकानां अवकाशः लुप्तोऽभवत्। राजधानीषु महानगरेषु च नाट्यस्य विरलता भूता। तदा संस्कृतनाटकस्य सङ्गीतस्य च महती हानिः कृता। प्रदेशेषु एव प्राकृतभाषारूपेण लोकभाषारूपेण नाटकानि सामान्यजनानां प्रीत्ये अविश्वष्टानि जातानि। तेषु नाटकेषु देशीनृत्यमिप संरक्षितम्। अद्य एताः नृत्यशैल्यः जनपदनृत्यिमिति नाम्ना Folk dance and Semi-classical styles इति विख्याताः।

परन्तु राजभवनेषु शृङ्गारप्रधाननृत्यं राज्ञां विनोदार्थं सम्यक् प्रयोजितमासीत्। यद्यपि भिक्तपूर्वकनाट्यस्य अपमाननं कृतम्, विनोदार्थं सङ्गीतस्य परिपोषणं कृतमेव। दक्षिणभारते देवालयेषु देवदासीभिः नृत्यकला संरक्षिता। देवालयस्य आश्रये गुरुशिष्यपरम्परातः भरतनाट्यकला वृद्धेभ्यः बालान् प्रति सङ्क्षमिता। अतः परम्परया आगता कला अद्यापि दृश्यते। देवालयस्य बिहः समाजे विरलं सञ्जातं मार्गीनृत्यं देवदासीकुले एव प्राप्यते स्म। अतः विनोदार्थं धनिकाः इतरे जनाश्च देवदासीकुलानि अधिकं आश्रिताः इति समाजे व्यसनविषयोऽभूत्।

त्रि-चतुश्शतवर्षेभ्यः आरभ्य भारते विदेशीयाङ्ग्लानां साम्राज्यात् देशे सर्वत्र दारिद्यमेव दृश्यमानमासीत् प्रायेण। आर्थिकक्केशात् एवं स्थिते जनानां जीवनं अतिक्किष्टमासीत्। सभ्याः कलाः प्रायेण अस्तङ्गता आसन्।

अस्यां परिस्थित्यां देवदासीकुलस्य दुर्विनीतत्वं निन्दास्पदत्वं प्रसिद्धमभवत्। जनान् पापकर्मणि नयन्तीति अवमानिता अभवन्। क्रिस्तुमतस्य प्रचारात् आङ्ग्लैः देवदासीविषये बहुतरा निन्दा कृता। ता

अपि महिलाः बालिकाः नान्यगतिना क्वेशेन जीवनं यापयन्ति स्म। तिस्मन् कुले जाताः बालिकाः सामान्यसमाजे विवाहं कृत्वा शान्तिभावेन जीवितुं न शक्नुवन्ति। शिक्षां न प्राप्तुं शक्नुवन्ति। यद्यपि पुरा प्रायेण बालाः किस्मिश्चित् उद्योगे वा कलाशिक्षायां वा ज्ञानवृद्धैः वयोवृद्धैश्च नियुक्ताः भवन्ति तथापि अद्यतनकाले तत् निन्दास्पदं भवति। बाल्यादनन्तरं अष्टादशवर्षे प्राप्ते एव पुरुषाः महिलाश्च स्वस्वजीवनविषये स्वयं निश्चयं कुर्युः इति सभ्यता। स्वस्य च रुच्यनुसारेण सामर्थ्यानुसारेण प्रभवन्तु सर्वे इति। अतः अस्मिन् विषये महिलानां समाजे स्वातन्त्र्यार्थं, विशेषतः देवदासीमहिलानां स्वतन्त्रतया, सम्मानतया, समानतया च जीवनार्थं डा॰ मृत्तुलक्ष्मीमहोदया बहु परिश्रमं कृतवती।

### ७। डा० मुत्तुलक्ष्मीमहोदयायाः जीवनम्।

8

डा॰ मृत्तुलक्ष्म्याः जन्म 1886 वर्षे तिमल्नाडु-प्रदेशे पुदुकोट्टै पट्टने अभवत्। तस्याः पिता श्री॰ नारायणस्वामी अय्यर् , माता च चन्द्रम्माल् नाम्नी देवदासी। देवदास्याः सह परिणयं कृतवान् इति नारायणस्वामी महोदयः स्वपरिवारेण बहिष्कृतः आसीत्। अतः तस्य अपत्यानि मातुः बन्धुिमः सह अधिकतया समवर्धन्त। मृत्तुलक्ष्म्याः भ्राता रामस्वामी इति आसीत् यस्य पुत्रः गणेशः पश्चात् "जेमिनि गणेशन्" इति चलनचित्रक्षेत्रे प्रख्यातः अभवत्। सुन्दररेड्डीमहोदयेन सह विवाहानन्तरं मृत्तुलक्ष्म्याः नाम रेड्डी इति अभिधानेन पुरितम् अभवत्।

मुत्तुलक्ष्मीः देवदासीजनैः सम्यक् परिचिता आसीत् तेषां जीवनं क्केशान् च सम्यक् अवगच्छिति स्म। तिस्मन् काले बालिकानां शिक्षणं प्रायेण न भवित स्म तथापि दीर्घदर्शिनः पितुः सहकारेण पाठशालायां शिक्षणं प्राप्तवती। अनन्तरं विश्वविद्यालयेऽपि वैद्यक्षेत्रे शिक्षां प्राप्तवती। स्वमेधया विराजमाना सर्वेषु विषयेषु सुवर्णपदकानि प्राप्तवती।

अनन्तरं वैद्यविश्वविद्यालये अध्ययनं कृत्वा 'डाक्टर्' पदवीं अर्जितवती। तिस्मन् समये पुरुषा एव वैद्यशालायां अध्ययनं उद्योगं च कुर्वन्ति स्म। डा॰ मुत्तुलक्ष्मीः प्रप्रथमा महिला आसीत् या डाक्टर् पदवीं प्राप्य वैद्या आसीत्। भारतस्य स्वातन्त्र्यक्रान्तिसमये जीवन्ती सा महात्मना मोहनदासगान्धिमहोदयेन श्रीमती एनी बेसन्ट् महोदयया च अतीव प्रभाविता आसीत्।

सा स्नातकोत्तरिवद्यार्जनार्थं इङ्ग्लैन्ड् देशम् अगच्छत्। पुनरागमने 1926 वर्षे बहुजनैः प्रार्थिता सा भारतस्य आङ्ग्लशासने Madras Legislative Council सभायाः सदस्यत्वं स्वीकृतवती यत्र सा प्रथमा महिला आसीत्। अस्मिन् संस्थाने स्थिता जनानां जीवनिवकासार्थं महिलानां समाजपरिवर्तनार्थं च बहु प्रयासं कृतवती। शासनिवषये साहाय्यं कर्तुं सा स्ववैद्यविषयक-उद्योगम् अपि त्यक्तवती। जनैः सह सम्यक् विचारं कृत्वा अनेकानि Reports पत्राणि लिखितवती। समाजपरिवर्तनाय कान्तिमपि प्रदर्शितवती। समाज महिलाः स्वातन्त्र्येण जीवन्तु इति सर्वदा यतते स्म।

तस्याः सूचनानुसारेण आङ्ग्लशासनेन Abolition of Devadasi Bill 1930 वर्षे घोषियत्वा 1947 वर्षे स्वीकृतं येन देवालयेषु नृत्यं निषिद्धम् अभवत्। तदा देवदासीकुलस्य शिशवः अनाथाः स्युः इति Avvai Home संस्था संस्थापिता यस्यां ते बालिका-बालकाः निवसन्तः शिक्षां प्राप्तुं प्राभवन्। तदा रुक्मिणीदेवी भरतनाट्यनृत्यं रङ्गमञ्चे प्रस्तूय कलायाः रक्षणं अकारयत्। तया कलाक्षेत्रः इति नाट्यकलाशालाऽपि स्थापिता। एवं भारतीयप्राचीनकलाः विश्वप्रख्याताः अभवन्। अधुना संपूर्णजगित भारतीयाः विदेशीयाश्च महिलाः पुरुषाश्च भरतनाट्यकलायाः अभ्यासं कुर्वन्ति।

15 अगस्त 1947 स्वातन्त्र्यदिवसे रेड् फोर्ट् इत्यत्र भारतीयध्वजोद्घाटने ध्वजस्य उपिर अनेकेषां वीराणां नामानि उिछिखितानि आसन् येषु डा॰ मृत्तुलक्ष्म्याः अपि नाम आसीत्। 1952 वर्षे सा Cancer Institute संस्थानस्य स्थापनम् अकारयत्। 1956 वर्षे सा भारत पद्मभूषण पदव्या अलङ्कृता अभवत्। अधुनापि तस्याः सङ्केतरूपेण, उपहाररूपेण इमे संस्थे – Avvai Home and Cancer Institute च विराजेते। 1968 वर्षे सा दिवङ्गता। आसां शक्तत्वं व्यक्तित्वं च दिव्यमेवासीत्।

इति महाभागां वीराङ्गनां डा॰ मुत्तुलक्ष्मीः रेड्डी महोदयां सादरम् संस्मृत्य विरम्यते। जयतु भारती। जयतु भारतम्।

#### **Bibliography**

Dwivedi, Parasanatha (Ed) (2004) Bharata's Natyasastra, Part two Chapters 6 to 11 (4 volumes). Sampoornanand Sanskrit University. Varanasi. (1991)

Pushpendra Kumar (2019) Natyasastra of Bharatamuni (4 volumes) Translation and Notes. New Bharatiya Book Corporation. Delhi.

V. Raghavan. (Ed) Nrttaratnavali of Jayasena. Madras Govt. Oriental Series No. CVIII. University of Madras, Madras.

Pappu Venugopala Rao & Yashoda Thakore. (2013) Nrttaratnavali of Jaya Senapati. Kakatiya Trust, Warangal.

Narayanan, Sharda & Mohan, Sujatha (2016) Gitagovinda of Jayadeva: Study in Sahitya and Natya. Ambika Aksharavali. Chennai.

Viswanathan, Lakshmi (2008) Women of Pride. Roli Books. New Delhi.

Kersenboom, Saskia C. (2011) Nityasumangali. Motilal Banarsidass. Delhi.

https://en.wikipedia.org/wiki/Muthulakshmi\_Reddy

10 रसिकप्रिया : विलास:- ९ ISSN: 2454 - 2547

# श्रीबिल्वमङ्गलमहत्त्वम्

#### Dr. S. Umapathi

Assnt. Professor Head, Department of Sahitya The Madras Sanskrit College, Chennai - 4.

निरविधककृपापिरपूर्णस्य भगवतो यद्यपि वर्तन्ते अनेकेऽवताराः मत्स्यकूर्माद्यः, तथापि श्रीकृष्णावतारः सर्वावतारश्रेष्ठत्वेन गीयते साधुजनैः । 'एको देवो देवकीनन्दनोऽयम्' 'यन्मित्रं परमानन्दं पूर्णं ब्रह्म सनातनम्' इत्यादीन्याद्रियन्ते वाक्यानि कृष्णस्य पूर्णंब्रह्मस्वरूपत्वम् । न खिल्वयं वागितशेते यन्नानादेवताभक्तेश्च कृष्णः सेव्यत इति । परमाद्वैतवेदान्तिनोऽपि श्रीशङ्करभगवत्पादाः 'भज गोविन्दं भज गोविन्दम्' 'कृष्णं वन्दे जगद्गुरुम्' इत्यादि स्तोत्रैः कृष्णं भजन्ते। किं बहुना, त्रिमताचार्या अपि न दृश्यन्ते अविरचितकृष्णवर्णनाः। तादृशगुणगणभरितस्य भगवतः कृष्णस्य गीता 'भगवद्गीता' इति, तच्चिरत्रवर्णनप्रधानं पुराणं 'भागवतम्' इति च प्रथते लोके। तिसमंश्च पुराणे नवत्यध्यायिमते दशमस्कन्धे श्रीकृष्णलीला एव, एकादशे तु उपदेशा दृश्यन्ते। तच्च पुराणमुत्तमज्ञानिना श्रीशुकेन परीक्षिते प्रोक्तम्। तद्गुसारिणा विल्वमङ्गलापरनामकेन लीलाशुकेन कृष्णलीलाः 'श्रीकृष्णकर्णामृतम्' इति ग्रन्थरूपेण वर्णिताः।

अस्मिन् किंत्रयुगे सद्गितिप्राप्तये, मोक्षलाभाय वा कृष्णनामकीर्तनमेव वरीयान् मार्ग इति 'कलौ कल्मषिचत्तानां पापद्रव्योपजीविनाम्। विधिक्रियाविहीनानां गितर्गोविन्दकीर्तनम्॥' 'कृते यद्यायतो विष्णुं त्रेतायां यजतो मखैः। द्वापरे परिचर्यायां कलौ तद्धरिकीर्तनात्॥' इत्यादिपौराणिकपद्यैश्च कृष्णनामकीर्तनस्य सद्गितप्रदातृत्वञ्चावबुध्यत एव।

तादृशभगवतः कृष्णस्य विद्यन्तेऽनेके भक्ताः नानाप्रदेशेषु मीराबाई, तुकाराम, नरिसंहमेता, पुरन्दरदासर्, अन्नमाचार्य, आण्डाल् इत्याद्यः। तत्रान्यतमः केरलीयोऽयं भक्तो बिल्वमङ्गलः 'लीलाशुक' नाम्ना प्रथितः। अस्य च चिरत्रं कर्णाकर्णिरूपेणैव ज्ञायते, न तु प्रामाणिकत्वेन। तथापि त्रयोदशशतकीयोऽयमिति प्रत्याय्यते चारित्रिकैः। अमुना हि लीलाशुकेन आश्वासत्रयपरिमिते श्रीकृष्णकर्णामृतग्रन्थे सरससमुल्लसितपदसंरचनया भगवल्लीलाः सङ्ग्रथिताः। स्तोत्रग्रन्थेऽमुष्मिन्

भक्तिरसः मूर्धानमारोहित। अयञ्च रसः सर्वेभ्यः श्रेष्ठ इति भक्तिरसायने श्रीमधुसूद्नसरस्वतीसंयमीन्द्राः उररीकुर्वन्ति - 'नवरसिमिलितं वा केवलं वा पुमर्थे परमिष्ठ मुकुन्दे भक्तियोगं वदन्ति' इति। श्रीरूपगोस्वामिनाऽप्येवमुच्यते उज्ज्वलनीलमण्याम् - 'पृथगेव भक्तिरसराट् स विस्तरेणोच्यते मधुरः' इति। तादृशः भक्तिरसोऽत्र वात्सल्यादिनानाभावभिरतः आस्वाद्योग्यतां भजित। ग्रन्थेऽत्र प्रायः षिष्ट्वंशत्यिकित्रिशतं पद्यानि भवन्ति। तेभ्योऽस्माभिः अनेके विषयाः अधिगन्तव्याः सन्ति। यथा भक्तिप्रभावः, प्रकृतिचित्रणम्, देवतामाहात्म्यम्, दुःखिनवृत्त्युपायः, वैदिकानुष्ठानपद्धितः, मोक्षः इत्याद्याः। तत्र केचनांशाः विचारयोग्याः कियन्तेऽधुना।

#### अ) देवतामाहात्म्यम्

इद्ञ श्रीकृष्णकर्णामृतस्तोत्रम् स्तोत्रकाव्येऽन्तर्भवति यथा श्रीमन्नारायणीयम्। अत्र हि मृक्तकरूपाणि पद्यानीति हेतोः स्तोत्ररूपोऽयं ग्रन्थः यत्र कुत्रापि वा स्वीकृत्य आस्वादनीयो वर्तते। इह राधामाधवावेव नायकौ। तत्र कृष्णमाहात्म्यं सरसरूपेणास्वादयित कविः इत्थम् -

## बृन्दावन्दुमलतेषु गवां गणेषु वेदावसानसमयेषु च दृश्यते यत्।

# तद् वेणुवादनपरं शिखिपिञ्छचूडं ब्रह्म स्मरामि कमलेक्षणमभ्रनीलम् ॥ २१॥

वेदावसानभूतोपनिषदर्थरूपन्निर्गुणं ब्रह्म यत्, तदेवेह बृन्दावनभूरूहगोवनाद्रिकुञ्जेष्विवरतमुदीरितवेणु-र्बद्धमयूरपिञ्छोऽम्बुजेक्षणोऽभ्रसदृशघननीलवर्णः सगुणः कृष्णाख्यो विराजत इति परब्रह्मण एव सगुणत्वमीर्यते कृष्णरूपेण।

#### आ) वेदान्तप्रभावः

श्रीभगवद्गीतायां द्वादशाध्यायविषयोऽत्र विषयो वर्तते। प्रस्थानत्रयान्तर्भूतभगवद्गीतायां 'तेषां के योगवित्तमाः' इत्यर्जुनप्रश्नोत्तरित्सुः श्रीकृष्णः, 'मय्यावेश्य मनो ये मां........ ते मे युक्ततमाः मताः॥' इति त्रिपुटीकरणयुतसगुणोपासकमहत्त्वं सङ्कीर्त्य, 'ये त्वक्षरमनिर्देश्यम्...... ते प्राप्नुवन्ति मामेव सर्वभूतिहते रताः॥' इति निर्गुणोपासकमिहमानं कथयति। तत्रापि 'क्केशोऽधिकतरस्तेषाम्' इति निर्गुणोपासने काठिन्यसद्भावात् सगुणोपासनोपदेष्टा भगवान् 'भगवित मनसः आधानम्, तत्राभ्यासः, तदर्थं कर्माचरणम्, तस्मै फलत्यागः' इति कमशः भक्तियोगमुपिदशित पार्थाय। तत्र 'मदर्थमिप कर्माणि कुर्वन्सिद्धिमवाप्स्यित्यं इत्यनेन भगवद्धर्माणां हिरगुणश्रवणमननादीनामाचरणमुच्यत इति श्रीमधुसूद्दनसंयमीन्द्राः। तथा चामुमेव विषयम् -

12 रसिकप्रिया : विलासः- ९ ISSN: 2454 - 2547

# उपासतामात्मविदः पुराणाः परं पुमांसं निहितं गुहायाम् । वयं यशोदाशिशुबाललीलाकथासुधासिन्धुषु लीलयामः ॥ ५४ ॥

इति पद्ये लीलाशुकोऽतीव सुलभतया वद्ति। अत्र 'पुराणाः आत्मविदः' इत्यनेन अक्षरोपासकाः निर्दिश्यन्ते। 'तस्मिन् यदन्तः तदुपासितव्यम्' इति श्रुत्युक्तं विषयं 'गुहायां निहितम्' इति, 'यः परः स महेश्वरः' इत्युक्तं 'परं पुमांसम्' इति चोक्त्वा, उपासताम् = जानन्त्विति निर्गुणोपासनशक्तानामधिकतरक्केशसिहष्णूनां पन्थानङ्गदित्वा श्रवणमननादिभगवद्धर्मरतसगुणोपासकानां मार्गः कथ्यते, 'यशोदाशिशुबाललीलाकथासुधासिन्धुषु' इति। यशोदाशिशुः कृष्णः, तस्य बाललीलारूपाः याः कथाः नवनीतचौर्याद्याः, तास्वेव कथासुधासु लीलयाम इति आत्मनोऽपि सगुणोपासनभक्तियोगेऽधिकारित्वमाकाङ्वते कविः।

#### इ) कवेर्भक्तिः

प्रसिद्धनविधरसेषु मधुरो रसः शृङ्गारः। तत्रापि विप्रलम्भशृङ्गारः संयोगादितिशेते इत्यालङ्कारिकाः। एवमेव भक्तिरसेऽपि भगविद्वरहतापस्तावद्भगवद्भक्तिवर्धक एव। उक्तञ्च भागवते भगवता कृष्णेन गोपीः प्रति -

# श्रवणाद्दर्शनात् ध्यानान्मिय भावोऽनुकीर्तनात् । न तथा सन्निकर्षेण प्रतियात ततो गृहान् ॥ (१०.२९.२७) इति।

एवमेव विरहभक्तिमनुभवित कविर्ठीलाशुकः बहुत्र। प्रायशः कृष्णस्य बाल-कैशोररूपे एव दत्तमनाः कविः तद्रूपन्द्रष्टुमाकाङ्कृते यथा 'हा हा कदा नु भवितासि पदं दृशोर्मे' 'हरे त्वदालोकनमन्तरेण...... हा हन्त हा हन्त कथं नयामि' 'वीक्षिष्ये तव वदनाम्बुजं कदा नु ' ' मृगयित नयनं मे मुग्धवेषं मुरारेः ' इत्यादिना।

अतश्च ईदृशी भक्तिर्विधेया भगवतीति प्रदर्शयति कविः, यतो हि ' भक्त्या तुतोष भगवान् गजयूथपाय ' इति खलु पुराणवचनम्।

#### ई) मोक्षः

'सकलदुःखध्वंस एव मोक्षः ', 'अज्ञाननाश एव मोक्षः ' इत्यादिविकल्पा भवन्ति मोक्षविषये। परन्तु भगवद्भक्ताः भक्तिमेव याचन्ते, न तु मुक्तिम् ' भक्तिर्मुक्तेर्गरीयसी ' 'मुक्तिं ददाति कर्हिचित् स्म न भक्तियोगम् ' इत्यादि वाक्यैः मुक्तेर्गरीयस्त्वमवबुध्यते। अत एव लीलाशुकः मुक्तेर्गरिमाणमेवं वदित -

#### भक्तिस्त्विय स्थिरतरा भगवान् यदि स्यात्

दैवे च नः फलितदिव्यकिशोरवेषे।

मुक्तिः स्वयं मुकुलिताञ्जलि सेवतेऽस्मान्

धर्मार्थकामगतयः समयप्रतीक्षाः ॥ १.१०७ इति॥

यदि हरों दृढा भक्तिस्तिर्हि मोक्षलक्ष्मीः स्वयं बद्धाञ्जलिस्तिष्ठति, किमृत धर्मार्थकामपुरुषार्थविषये। तथा च भक्तिमता जनेन मोक्षविषये चिन्ता न कार्येति सूच्यते। एवमेव कृष्णाश्रयणेन मोक्षस्तु भवतीति विषमालङ्कारोदाहरणभूते पद्ये -

अयं क्षीराम्भोधेः पतिरिति गवां पालक इति

श्रितोऽस्माभिः क्षीरोपनयनिधया गोपतनयः ।

अनेन प्रत्यूहो व्यरचि सततं येन जननी-

स्तनादप्यस्माकं सकृदिप पयो दुर्लभमभूत् ॥ ३.९५ इति।

क्षीरसमुद्रस्य स्वामी, गोपालक इति हेतोरिधकं दुग्धं लभ्येत इति इष्टार्थ समुद्यमे, तन्न लब्धम्, अपि च मातृस्तनक्षीरमप्यलभ्यत्वेन कृतिमिति इष्टार्थानवाप्तिः, अनिष्टस्याप्तिरिति सरसं वदित वेदान्तविषयम्। अत्र विष्णुसहस्रनामस्तोत्रे 'जन्ममृत्युजरातिगः' इति यदुच्यते तदेवात्र सालङ्कारं प्रोक्तं भवति। कृष्णिश्रतः भक्तः जननीजठरशयनं न प्राप्नोति, तेन च स्तन्यं न लभ्यते, मोक्ष एव इति भावः। तथा च भगवद्भक्त्या, मुमुक्षूणां मोक्षः निश्चित एव। परं तदपेक्षया भक्तिर्गरीयसीति कवेरिभप्रायः।

#### उ) काव्यविषयाः

ग्रन्थेऽस्मिन् काव्यसम्बद्धाः अनेके अलङ्कार-ध्विन-रसादयः वर्तन्ते। प्रायशः किवना कृष्णकथाः मृक्तकरीत्या आशीःप्रदानरूपेण चोच्यन्ते 'धूधूकृतं पातु नः ' 'कृष्णस्य पृष्णातु नः ' 'पायान्नस्स्विशखां स्पृशन् प्रमृदितः क्षीरेऽर्धपीते हरिः ' धू धू वत्सक जीव जीव चिरमित्युक्तोऽवतान्नो हरिः ' इत्यादि। समग्रेऽपि ग्रन्थे वृन्दावनकथा एव दरीदृश्यन्ते, क्वचित् मथुराकथाः, क्वचिच द्वारकायाः। तत्रापि शब्दालङ्काराः वृत्यनुप्रासयमकादयः बहुत्र भवन्ति। अर्थालङ्काराश्च उपमारूपकोत्प्रेक्षाव्याजस्तुतिविरोधाभासविषमश्चेषाद्यो दृश्यन्तेऽनेके। तत्र अर्थश्चेषमूलया वक्रोक्त्यलङ्कारः कृपितगोपीप्रतिवचनसमये -

14 रिसकप्रिया : विलास:- ९ ISSN: 2454 - 2547

अङ्गुल्या कः कवाटं प्रहरित कुटिले माधवः किं वसन्तो

नो चक्री किं कुलालो न हि धरिणधरः किं द्विजिह्नः फणीन्द्रः।

नाहं घोराहिमर्दी किमिस खगपितनीं हिरः किं कपीन्द्रः

इत्येवं गोपकन्याप्रतिवचनजितः पातु वश्चकपाणिः॥ ३.१०५॥

इत्थं लीलाशुकस्य कृष्णकर्णामृतिमदं कृष्णभक्तकर्णामृतन्तु भवत्येव, अपि च कृष्णस्यापि। उक्तञ्च कविनाऽन्ते –

'या प्रीतिर्विदुरार्पिते मुरिरपो कुन्त्यर्पिते यादृशी
या गोवर्धनमूर्भि या च पृथुके स्तन्ये यशोदार्पिते ।
भारद्वाजसमर्पिते शबिरकादृत्तेऽधरे योषितां
या प्रीतिर्मुनिपित्तभिक्तरिचतेऽप्यत्रापि तां तां कुरु॥' इति शम् ॥

\*\*\*\*\*

#### <u>उपयुक्तग्रन्थसूची</u>

श्रीकृष्णकर्णामृतम् -LIFCO publishers pvt. ltd., chennai, 2016

उज्ज्वलनीलमणिः - Kavyamala series 95,Ed.I, Nirnaya sagar, Mumbai, 1932

भक्तिरसायनम् - Motilal Banarasidass, Delhi, 1998

भगवद्गीता - Geetha press, Gorakpur, 1998

कुवलयानन्दः - Chowkhamba Vidyabhavan, Varanasi, 2005

श्रीमद्भागवतम् - Motilal Banarasidass, Delhi, 1983

# श्रीमन्नारायणीये वृत्तविन्यासः तद्विमर्राश्च

#### Dr. THIAGARAJAN S

Asst. Prof. Department of Oriental Studies and Research, SASTRA Deemed University, Thanjavur, Tamilnadu - 613401.

#### उपोद्धातः

श्रीमन्नारायणीयाख्यं स्तोत्ररत्निमदं केरलकविना पण्डितेन नारायणभट्टेन लिखितिमिति तु सर्वजनविदितमेव। अस्य स्तोत्रस्य रचनाकारणमिप सर्वविदितमेव। नाधिकम् अपेक्षते अत्र किश्चिद्वक्तम्। श्रीमद्भागवते द्वादशस्कन्धेषु भगवतः यानि चिरत्राणि प्रोक्तानि, तत्संबद्धाः याश्च कथाः प्रोक्ताः तत्सर्वमिप अत्र श्रीमन्नारायणीये कविना शते दशकेषु उपसहस्रेषु (१०३६) पद्येषु संक्षेपेण प्रोक्तं वर्तते। स्तोत्रकाव्यवाङ्मये यावद्वैशिष्टां भजते तावद्वैशिष्टां सामान्यकाव्यवाङ्मयेऽपि वर्तते श्रीमन्नारायणीयस्य अस्य। भिक्तरसः निर्गलतया प्रवहति अस्यां कृतौ इति तु सर्वानुभूतमेव। स्तोत्रकाव्यदृष्टिम् उल्लह्य सामान्यकाव्यवाङ्मयदृष्टिरपि अत्र बहुभिः विद्वद्वरेण्यैः बहुधा कृता वर्तते। तादृशमेव एकं पर्यालोचनम् अस्मिन् प्रबन्धे मया कियते।

पद्यमयमिदं काव्यम् इत्यस्मात् कारणात् वृत्तानां पर्यालोचनं विहितं मया। वृत्तानां पर्यालोचनमिति कथनेन न केवलं किं दशकं किस्मिन् वृत्ते रचितम् इति विवरणं, परन्तु तद्वृत्तविन्यासे कीदृशं वैशिष्टां वरीवर्त्ति इत्यपि प्रतिपाद्यितुं कश्चन यत्नः विहितः। यद्यपि स्तोत्ररत्नस्य काव्यविमर्शः कदाचिन्न कर्तव्यः, नापेक्षितो वा इति केषाञ्चन विदुषाम् अभिप्रायः, तथाऽपि यच्च स्तोत्ररत्नं स्तोत्रपदम् अतिरिच्य काव्यवाङ्मयेऽपि महद्वैशिष्टां भजते, तत्काव्यं तत्काव्यकर्ता च संस्कृतवाङ्मये नितरां प्रमुखं स्थानं वहित इत्यस्मादेव कारणात् कचिद् एतादृशः विमर्शः अपेक्षितः कर्तव्यश्च भवित। एतद्र्थम् अस्य नारायणभृहकवेः पूर्ववर्तिनः आचार्यस्य क्षेमेन्द्रस्य (एकादृशशताब्दीयः) सुवृत्ततिलकम् इत्याख्यः ग्रन्थः मया आदृतः। आचार्यः क्षेमेन्द्रः स्वीये सुवृत्ततिलके द्वितीये विन्यासे केषाञ्चन वृत्तानां गुणदोषविचारम् अकरोत्। तानंशान् स्वीकृत्य अस्मिन् नारायणीये कविना कथं ते च गुणाः उपात्ताः, दोषाश्च परित्यकाः इति यावद् बुद्धा अवगतं तावद् विचार्यते। विस्तरभयात्केवलं वृत्तत्रयं स्वीकृत्य लघुविमर्शः क्रियते।

#### विषयविस्तरः - तोटकम्

तोटकवृत्तमिदं जगत्यधिकारे वर्तते। अस्य लक्षणं छन्दःसूत्रे षष्ठे अध्याये **तोटकं सः** इत्यनेन सूत्रेण उक्तं वर्तते। अर्थस्तु - द्वादशाक्षरपादे जगत्यधिकारे यावद्भिः सगणैः पादपूर्त्तिः जायेत, तद्वृत्तं

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> छन्दःसूत्रम् (छ.सू.) 6.32

तोटकम् इति कथ्यते इति। इदमेव छन्दोमञ्जर्याम् - वद तोटमिब्यसकारयुतम् इति कथितमस्ति। वृत्तरत्नाकरे च केदारभट्टेन - इह तोटकमम्बुधिसैः प्रथितम् इति। अब्ययः चत्वारः, तथा च चतुर्भिः सगणैः युतं वृत्तं तोटकम् इति स्पष्टं ज्ञायते। सगणस्य लक्षणं तु - वर्णत्रयघटके गणे अन्तिमाक्षरं यदि गुरु भवति तर्हि स गणः सगणः। लघु-लघु-गुरु इति ज्ञेयम्।

श्रीमन्नारायणीये पञ्चपञ्चाशदृशके कालियमर्दनवर्णने तोटकवृत्तं प्रयुक्तं कविना। यथा -

अथ वारिणि घोरतरं फणिनं प्रतिवारियतुं कृतधीर्भगवन्। द्रुतमारिथ तीरगनीपतरुं विषमारुतशोषितपर्णचयम्॥ इत्यारभ्य जहृषुः पशुपास्तुतुर्षुर्भुनयो ववृषुः कुसुमानि सुरेन्द्रगणाः। त्विय नृत्यित मारुतगेहृपते परिपाहि स मां त्वमदान्तगदात्॥ 4

इत्यन्तम् एतदु दशकं तोटकवृत्ते विरचितं दश्यते।

अत्र किञ्चित् स्वारस्यं वर्तते। क्षेमेन्द्राचार्यैः कृते सुवृत्ततिलके द्वितीये विन्यासे वृत्तानां गुणदोषप्रदर्शनं कृतं दृश्यते। तदनुरोधेन अस्य तोटकवृत्तस्य विषये इत्थं कथितं वर्तते -

द्रुतताललयेरेव व्यक्तं रूक्षाक्षरैः पदैः।

प्रनर्तयति यचित्तं तत्तोटकमभीप्सितम्॥<sup>5</sup>

यस्मिन् वृत्ते रूक्षाक्षरैः (परुषाक्षरैः) निबद्धैः पदैः द्वतेन तालेन लयेन च सिंहतं चित्तं प्रनर्तयित (इव) तत् तोटकम् इति कथ्यते। किमिदं द्वतं, कोऽयं तालः, कश्चासौ लय इति पृष्टे - यद्यपि सङ्गीतसंबद्धमिति आलङ्कारिकैः स्पष्टतया सामान्यजनैः सङ्ग्लेपतया च ज्ञायते, तथाऽपि कोशादिग्रन्थानां पर्यालोचनेन एषां पदानाम् अर्थः अस्मिन् वृत्ते कीदृशं सार्थक्यं भजते, कथञ्च च सुष्टु सङ्गच्छते इति ज्ञातुं शक्यते। अमरकोशे प्रथमकाण्डे अष्टमे नाट्यवर्गे -

विलम्बितं द्रुतं मध्यं तत्त्वमोघो घनं क्रमात्।

तालः कालिकयामानं लयः साम्यमथास्त्रियाम्॥<sup>6</sup>

इति न केवलं लिङ्गनिर्देशः अपि च अर्थनिर्देशः कृतः।

<sup>े</sup> छन्दोमञ्जरी (छ.म.), द्वितीयः स्तबकः, जगत्यधिकारः - ६

 $<sup>^{2}</sup>$  वृत्तरत्नाकरः(वृत्त.) 3.48

 $<sup>^{3}</sup>$  श्रीमन्नारायणीयम् (ना.) 55.1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ना. 55.10

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> सुवृत्ततिलकम् (सु.ति.) २.१६

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> अमरकोशः 1.8.9

अस्य व्याख्यावसरे द्रवन्ति त्वरन्ते करचरणादयः अत्र इति द्रुतम् इति व्याख्यातृभिः व्युत्पत्त्या सह अर्थः निर्दिष्टः। तथा च अस्मिन् वृत्ते प्रणीतानां पद्यानां श्रवणेन पाठकानां चित्तं त्वरते खलु। किञ्च कालिकयामानं तालः इति तालस्य लक्षणम्। तलिन्ति गीतवाद्यनृत्तानि तिष्ठन्ति अत्र इति तालशब्दस्य व्युत्पत्तिः। तद्नुरोधेन अस्मिन् वृत्ते रचितानां पद्यानां श्रवणेन चित्तं पौनःपुन्येन एतत्पद्यं श्रोतुम् , तस्य श्रवणकाले मनसा नर्तियतुं च उद्युङ्के इत्यत्र नास्ति विदुषां काचिद् विप्रतिपत्तिः। किञ्च पद्यानि गीतवाद्यनृत्तेष्वपि अभिनयादिकियायोग्यानि भवन्ति इत्यपि स्फुटमेव। एवं लीयते अत्र इति लयः। प्रकृते च एषां पद्यानां श्रवणेन चित्तम् (मनः) एष्वेव पद्येषु लीयते इति द्रुतताललयैरेव चित्तं एभिः पद्यैः प्रनर्तयित अस्मिन् वृत्ते।

न केवलम् एतावान् विशेषः। अपरोऽपि कश्चन विशेषः कथितः वृत्तस्यास्य विषये - रूक्षाक्षरैः पदैः इति। रूक्षाक्षरं नाम परुषाक्षरम् इति। तन्नाम कद्वक्षरैः महाप्राणैः इति वा वक्तुं शक्यम्। तद्पि पद्येषु द्रष्टुं शक्नुमः। यथा- घोरतरं फिणनं कृतधीर्भगवन् इति। न केवलमत्र, अपि च अस्मिन् दशके विद्यमानेषु अन्येषु पद्येषु अपि एतद्वैशिष्टां द्रष्टुं शक्नुमः। वर्गाणां द्वितीयचतुर्थाक्षरयोः, मूर्धन्याक्षराणां, महाप्राणानां च प्रयोगप्राचुर्यं वर्तते। अन्यानि उदाहरणानि यथा - भुवनत्रयभारभृतो भवतो गुरुभारविकम्पिवजृम्भिजलां, अथ दिश्च विदिश्च परिश्चमितभ्रमितोदरवारिनिनादभरैः ², ज्वलदिक्षपरिक्षरदुग्रविषश्वसनोष्मभरः स महाभुजगः । यद्यपि रूक्षाक्षरैः पदैः निबद्धं तथाऽपि दरीदृश्यमानं समासविरलत्वम् अस्य वृत्तस्य पौनःपुन्येन श्रवणस्य, चित्तर्नतंनस्य च कारणान्तरं भवति। यथा - अखिलेषु विभो भवदीयदशाम् अवलोक्य जिहासुषु जीवभरम् , जहृषुः पशुपाः तुतुषु- र्मुनयो ववृषुः कुसुमानि सुरेन्द्रगणाः ॥

#### वंशस्थम्

इदमपि वृत्तं जगत्यधिकारे एव वर्तते। अस्य लक्षणं छन्दःसूत्रे इत्थं वर्तते - वंशस्था ज्तौ जौ<sup>6</sup> इति। यस्य वृत्तस्य पादे जगणतगणौ जगणरगणौ च भवतः तद्वृत्तं वंशस्थम् इति गीयते। एतदेव छन्दोमञ्जर्यां - वदन्ति वंशस्थिवलं जतौ जरौ<sup>7</sup> इति। केदारभट्टेन च जतौ तु वंशस्थमुदीरितं जरौ<sup>8</sup> इति

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ना. 55.3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ना. 55.4

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ना. 55.6

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ना. 55.8

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ना. 55.10

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> छ.सू. 6.29

 $<sup>^{7}</sup>$  छ.म., द्वितीयः स्तबकः, जगत्यधिकारः - २

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> वृत्त.३.४६

कथितम्। इत्थञ्च ज्ञायते यद् यस्मिन् पादे जगणः, तगणः, जगणः, रगणश्चेति क्रमेण वर्तते तद्वंशस्थवृत्तम् इति दीयते। जगणस्तु मध्यगुरुघिटतः गणः, अन्तिमलघुघिटतः तगणः, मध्यलघुघिटतश्च रगणः इति वृत्ते विद्यमानानां त्रयाणां गणानाम् अक्षराकारः। श्रीमन्नारायणीये यद्यपि द्वित्राणि दशकानि वंशस्थवृत्ते प्रणीतानि दश्यन्ते, तथाऽपि अत्र उदाहरणरूपेण शकटासुरवधवर्णनपरं द्विचत्वारिशं दशकं स्वीकियते। इदञ्च दशकं -

कदापि जन्मर्क्षदिने तव प्रभो निमन्त्रितज्ञातिवधूमहीसुरा। महानसस्त्वां सविधे निधाय सा महानसादौ ववृते व्रजेश्वरी॥¹ इत्यारभ्य प्रपूजितैस्तत्र ततो द्विजातिभिः विशेषतो लम्भितमङ्गलाशिषः। व्रजं निजैर्बाल्यरसैर्विमोहयन् मरुत्पुराधीश रुजां जहीहि मे॥²

इत्यन्तम् एकादशपद्यात्मकम्। शकटासुरवृत्तान्तः प्रतिपादितः अस्मिन् दशके। अत्र निहितं स्वारस्यं किमिति ज्ञातुं क्षेमेन्द्रस्य सुवृत्ततिलकोक्तं वंशस्थस्य गुणदोषलक्षणं पराम्रप्टव्यम्। तच्च यथा -

असमस्तपदैः पादसन्धिविच्छेदसुन्दरम्। सर्वपादैर्विसर्गान्तैर्वशस्थं यात्यनर्घताम्॥<sup>3</sup> इति।

अस्य श्लोकस्य प्रथमार्धे अस्य वृत्तस्य गुणः प्रोक्तः वर्तते। असमस्तपदैः निबद्धं स्याद् इति प्रथमो गुणः। तद्रीत्या यदि आलोचयामः, तर्हि प्रथमे पद्ये एव तत्सुस्पष्टं ज्ञायते यत् कदापि जन्मर्भदिने तव प्रभो इति समासविरलत्वं दृश्यते। न केवलं तत्र, इतोऽपि स्पष्टतया अस्य दृशकस्य पञ्चमे पद्ये द्रष्टुं शक्नुमः। तद्यथा -

कस्को नु कौतस्कुत एष विस्मयो विशङ्कटं यच्छकटं विपाटितम्। न कारणं किञ्चिद् इहेति ते स्थिताः स्वनासिकादत्तकराः त्वदीक्षकाः॥

इत्थम् अस्त्विदम्, अधुना द्वितीयः गुणः क इति चेत् पादसन्धिविच्छेदः इति। पादान्ते सिन्धिविच्छेदः यदि स्यात् तिर्द्द ति तद्वुणाय कल्पते इति प्रोक्तं क्षेमेन्द्राचार्येण। तिमममिप गुणमत्र दशके द्रष्टुं शक्रुमः। केवलं द्वितीयश्लोकं विहाय सर्वेषु अपि अन्येषु श्लोकेषु पादान्ते (विशिष्य विषमे पादे) सिन्धिविच्छेदं द्रष्टुं शक्रुमः। इत्थं न केवलं गुणोपेतं दशकिमदम्, अपि तु दोषद्दीनं दशकम्। तद्र्थस्तु पूर्वोक्तसुवृत्ततिलकस्य श्लोकस्य द्वितीयार्धे अस्य वंशस्थवृत्तस्य दोषः कः स्यादिति उक्तं वर्तते। सर्वपादैः

<sup>2</sup> ना. 42.11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ना. 42.1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सू.ति. 2.17

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ना. 42.5

विसर्गान्तैः वंशस्थं याति अनर्घताम् इति। अधुना पादान्ते सिन्धिविच्छेदः स्यात् परं विसर्गान्तैः पादैश्चेत् तद्दोषाय कल्पते इत्युक्ते तादृशानां पदानां तथैव अर्थविनियमोऽपि तदनुगुणं यथा स्यात् तथा कृत्वा पद्यस्य रचना कर्तव्या खलु। तत्रैव निहितमस्ति यन्थकर्तुः नैपुण्यम्। तादृशं यन्थकर्तुः नैपुण्यं श्रीमन्नारायणीये द्रष्टं शक्रुमः। अस्मिन् दशके नैकमपि पद्यं सर्वेषु पादेषु विसर्गोपतं रचितमस्ति। तावता किम् एकस्मिन्नेव पद्ये पादान्तेषु विसर्गविरलत्वमपि द्रष्टुं शक्रुमः। इत्थञ्च अस्मिन् दशके कविः शकटासुरभञ्जनं वर्णयन् वृत्तस्य गुणदोषान् मनसि निधाय स्वीयनैपुण्यमपि प्रादर्शयदिति सुष्टु ज्ञायते।

## द्रुतविलम्बितम्

जगत्यधिकारे विद्यमानम् अन्यदिदं द्रुतिवलिम्बतं नामकं वृत्तम्। छन्दःसूत्रे द्रुतिवलिम्बतं न्भौ भरौ इत्यनेन सूत्रेण अस्य वृत्तस्य स्वरूपं प्रतिपादितम्। छन्दोमञ्जर्यां वृत्तरत्नाकरे च - द्रुतिवलिम्बतमाह नभौ भरौ इत्यस्य स्वरूपं निर्दिष्टं वर्तते। इत्थञ्च ज्ञायते यद् अस्मिन् वृत्ते द्वादशाक्षराणि स्युः इति। अस्य पादे नकारभकारौ भकाररेफौ इति नगण-भगण-भगण-रगणाः क्रमेण भवेयुरित्यिप ज्ञायते। नगणस्तु सर्वलघ्वात्मकः गणः, भगणः आदिगुरुघटकः, रगणश्च मध्यलघुघटकः गणः। एभिः चतुर्भिः गणैः पादमेकं पूर्यते अस्मिन् वृत्ते। तथा च श्रीमन्नारायणीये अस्मिन् वृत्ते नैकानि दशकानि रचितानि। यथा पूतनामोक्षवर्णनपरं चत्वारिशं दशकम्, कालियस्य भगवदनुग्रहवर्णनपरं षद्वञ्चाशत्तमं दशकम्। तत्र पूतनामोक्षवर्णनपरं दशकं स्वीकृत्य विमर्शः क्रियते। विमर्शनात्पूर्वं क्षेमेन्द्रस्य वचनानि स्मर्तव्यानि।

# प्रारम्भे द्रुतविन्यासं पर्यन्तेषु विलम्बितम्। विच्छित्त्या सर्वपादानां भाति द्रुतविलम्बितम्॥³

यत्र द्रुतिवलिम्बतवृत्ते विरचिते पद्ये प्रारम्भे द्रुतगितः विन्यस्ता सती पर्यन्तेषु विलिम्बता गितः परामृष्टा, तादृशं पद्यं श्रवणकौशलम् अत्यिधकं भजते इत्यर्थः। अस्य नायमर्थः यत् प्रारम्भे विलम्बगितः यिद् परामृष्टा तदा तद्गुणं त्यजित इति। यतः क्षेमेन्द्राचार्य एव स्वीये सुवृत्तितलके अस्य द्रुतिहीनं विलिम्बतं च यथा इति विलिख्य स्वेन अपरामृष्टा प्रारम्भिका द्रुतगितरिप दिर्शता। अस्तु तत्तथा। प्रकृतमनुसरामः। श्रीमन्नारायणीये चत्वारिशे दशके द्रुतिवलिम्बतस्य क्षेमेन्द्रेण निर्दिष्टान् प्रदर्शितांश्च गुणान् द्रष्टुं शक्नुमः। इद्श्च च दशकं -

तदनु नन्दममन्दशुभास्पदं नृपपुरीं करदानकृते गतम्। समवलोक्य जगाद भवत्पिता विदितकंससहायजनोद्यमः॥¹ इत्यनेन पद्येन आरभ्य

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> छ.सू. 6.31

 $<sup>^2</sup>$  छ.म., द्वितीयः स्तबकः, जगत्यधिकारः - 10, तथा वृत्त. 3.49

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सु.ति. 2.18

# भुवनमङ्गलनामभिरेव ते युवितिभिर्बहुधा कृतरक्षणः। त्वमिय वातिनकेतननाथ मामगद्यन् कुरु तावकसेवकम्॥² इत्यनेन पद्येन समाप्तिमेति।

अधुना दशके निहितं वृत्तगुणांशं विचारयामः। द्रुतम् इत्यस्य त्वरिता इत्यर्थस्तु ज्ञातपूर्व एव। तथैव विलम्बितम् इति पदस्य अर्थस्तु - अस्मिन् दशके कविः एकस्मिन् पद्ये आदौ द्रुतगतिं प्रदर्श्य पर्यन्ते विलम्बितगतिम् निरिद्शत्। के इमे द्रुतविलम्बितगती इति पृष्टे पदानां प्रयोगेण ज्ञातुं शक्नुमः। यत्र सरलतया पदानि विभक्तं शक्नुमः, तत्र विलम्बितगतिः वर्तते इति, यत्र च समासः दृश्यते तत्र द्रुतगतिः निर्दिष्टा वर्तते इति च ज्ञेयम्। तेन किमिति पृष्टे - द्रुतगत्यां समासः श्रूयेत येन तत्पदं किश्चिद्विच्छेदराहित्येन उच्चारणीयं भवति। विलम्बितगत्यां च समासहीनं पदं प्रयुज्येत येन पदस्य मन्दं मन्दम् उच्चारणेनापि दोषः न स्यात्।

अधुना प्रथमं पद्यमेव स्वीकुर्मः। तत्र हि क्रमेण पदानां छेदः स्पष्टतया ज्ञायते। यथा - तदन्, नन्दम्, अमन्दशुभास्पदं, नृपपुरीम् इत्यादिरूपेण। अत्र हि समासाभावेन पदानि प्रयुक्तानि इत्यतः विलिम्बिता गितः परामृष्टा इति ज्ञायते। पुनश्च अस्यैव पद्यस्य अन्ते विदितकंससहायजनोद्यमः इति समस्तपदं निविश्य द्वृतगितः परामृष्टा। इत्थं च विलिम्बितगत्या आरभ्य द्वृतगत्यां समाप्तिम् अकरोत् कविः। एवमेव अस्मिन् दशके अन्यस्मिन् पद्ये प्रारम्भे द्वृतगितं परामृश्य अन्ते विलिम्बितगत्या समाप्तिमिप अकरोत् कविः। तच्च पद्यं यथा -

# लितभावविलासहृतात्मिभः युवितिभिः प्रतिरोद्धुमपारिता। स्तनमसौ भवनान्तिनिषेदुषी प्रददुषी भवते कपटात्मने॥<sup>3</sup>

अत्र आदौ लिलतभावविलासहतात्मिभः इति समस्तपदेन द्रुतगत्या प्रारभ्य, अन्ते प्रदुषी भवते कपटात्मने इति समासाभावेन विलम्बितगत्या पद्यस्य समाप्तिम् अकरोत्। पुनश्च स्मार्यते यत् समासगत्यां पदस्य कचित्सकृदुच्चारणं श्रवणकौशलं भजते। विलम्बितगत्यां च मन्दोच्चारणेन तत्साध्यते। इत्थम् अस्मिन् दशके पद्येषु द्रुतगत्या आरभ्य विलम्बितगत्यां समाप्तिः, विलम्बितगत्या प्रारभ्य द्रुतगत्यां समाप्तिरिति द्वे अपि शैली कविना उपयुक्ते।

अधुना अपरः कश्चन विशेषः अस्मिन् वृत्ते वर्तते यश्च स्पष्टं वरीवर्त्ति अस्मिन् दशके। स च विशेषांशः क्षेमेन्द्रेण विच्छित्त्या सर्वपादानाम् इति निर्दिष्टः। इदं कदाचित् कष्टकरं स्यात्। यतः द्वतगत्यां समासः पराम्रष्टव्यः परं पादान्ते विच्छित्तिरपेक्षिता, येन अर्थस्य विच्छित्तिरपि न स्यादिति। तथाऽपि

20

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ना. 40.1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ना. 40.10

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ना. 40.6

अस्मिन् दशके अयमिप विशेषांशः सुष्टु परामृष्टः वर्तते अस्मत्कविना। उदाहरणार्थं पूर्वोक्तमेव पद्यं स्वीकुर्मः यतः तत्रैव प्रारम्भे द्वतगितः परामृष्टा। परं तत्रापि पादान्ते विच्छित्तः प्रदत्ता येन अर्थस्य विच्छित्तिः नाभवत्। यथा - लिलतभाविलासहतात्मिभः इत्युक्त्वा समनन्तरमेव युवितिभः इति विशेष्यमिप समीपे सिन्नवेश्चय पादान्ते विच्छित्तिमिप दत्त्वा अर्थस्य विच्छित्तिम् अकुर्वन् अर्थावबोधे सौकर्यञ्च अकल्पयत्। यद्यपि एकिस्मिन् पद्ये समासगतिवशात्पादान्ते विच्छित्तिः न प्रदत्ता किवना, तथाऽपि अस्य वृत्तस्य गुणदोषिवचारप्रसङ्गे स्वयमेव तादृशमिप उदाहरणं प्रदर्शयन् तन्न दोषाय कल्पते इति क्षेमेन्द्रेण उक्तत्वात्, प्रमुखरूपेण अर्थविच्छित्तः न स्यादिति धिया किवना तथा कृतत्वाच्च तन्न दोषाय कल्पते।

#### उपसंहारः

एवं न केवलिममानि प्रोक्तानि वृत्तानि अपि च काव्यरचनायां प्रयुक्तानि अन्यान्यिप वृत्तानि गुणोपेतानि दोषरिहतानि वर्तन्ते। तत्र एकचत्वारिशद्दशके उपजातिः प्रयुक्ता वर्तते। तत्र इन्द्रवज्रोपेन्द्रवज्रयोः मिश्रणम् उपजातिरिति ज्ञायते। परं तयोः मिश्रणे नैके प्रभेदाः वर्तन्ते। तेषु मालाख्यः अन्यतमः भेदः कविना प्रयुक्तः। तत्रापि विशिष्टं कारणमस्ति यच प्रोक्तं क्षेमेन्द्रेण -

# सूत्रस्येवात्र तीक्ष्णाग्रं श्लोकस्य लघुना मुखम्। कर्णं विश्वति निर्विघ्नं सरलत्वं च नोज्झति॥¹ इति।

तदर्थः - यदि इन्द्रवज्रोपेन्द्रवज्रयोः मिश्रणेन उपाजात्या पद्यं विरच्यते, तथैव तस्याः बहुषु प्रभेदेषु आद्यक्षरं लघुपूर्वकं यथा भवति तथा पद्यं विरच्यते यदि, तर्हि तत्पद्यं निर्विद्यं कर्णं प्रविश्चति, सरलत्वं च भजते इति। तद्रीत्या अस्मिन् दशके निशम्य, मदङ्ग, चित्रं, दिने, गृहेषु इत्येवं प्रायः प्रथमं लघ्वक्षरेण आरभ्यमाणैः पदैः पद्यानां रचनां कुर्वन् श्रोतुं सुखकरं भवति इति यच्च क्षेमेन्द्रेण प्रोक्तं तन्नियमाकारोऽपि कविना परामृष्टः वर्तते। एवं बहु वक्तुं शक्यते तथाऽपि आरम्भे उक्तरीत्या विस्तरभयान्नान्येषां वृत्तानां विमर्शः क्रियते।

इत्थं न केवलं प्रोक्तेषु दशकेषु वा प्रोक्तेषु पद्येषु किन्तु अन्येषु दशकेषु अन्येषु पद्येषु च किन्तः स्वीयवृत्तनैपुण्यं सुष्टु प्रादर्शयत्। नैतावता, अपि च पूर्ववितिभः कैश्चिदाचार्यैः वृत्तविन्यासे येंऽशाः गुणत्वेन निर्दिष्टाः तान् अंशानादाय, ये च अंशाः किचद्दोषत्वेन दिङ्मात्रेण सूचिताः तान् अंशान् दूरतः त्यक्त्वा न केवलं स्तोत्ररूपेण अपि तु काव्यरूपेणापि अस्य वैशिष्टां यथा दरीदृश्येत तथा अस्य श्रीमन्नारायणीयाख्यस्य स्तोत्रकाव्यस्य रचनाम् अकरोदिति स्पष्टतया ज्ञायते। किञ्च श्रीमद्भागवतस्य कथाः

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> सू.ति. 2.8

22 रसिकप्रिया : विलासः- ९ ISSN: 2454 - 2547

सर्वा अपि अत्र शतेषु दशकेषु सुष्ठु संक्षिप्ताः दृश्यन्ते इत्यस्मात् कारणात् श्रीमद्भागवतस्य इव अस्यापि न केवलं पूज्यत्वं किन्तु पारायणपरत्वमपि वर्तते। अनया कृत्या यथा आचार्यस्य नारायणभट्टस्य भक्तेः परा काष्ठा विदुषां प्रत्यक्षगोचरा भवति या च व्याख्यातृभिः आदृता अनुभूता च तथैव आलङ्कारिकैरपि काव्यदृष्ट्या अस्यां कृतौ लोकोत्तरत्वं, पाण्डित्यं, गुणभूयस्त्वञ्च अनुभूयते आद्रियते च इत्यस्ति श्रीमन्नारायणीयस्य वैशिष्ट्यम्। नृतनः कश्चन प्रयासः अस्मिन् प्रबन्धे विहितः इत्यस्मात् कारणात् कृते चास्मिन् वृत्तविमर्शे विदुषाम् अभिप्रायः विमर्शश्च यद्यस्ति तर्हि सानन्दं तत्स्वागतीकियते अग्रिमे च प्रबन्धे तत्समीकियते इति च निवेद्यते मया इति शम्॥

\*\*\*\*\*

#### उपयुक्तग्रन्थसूची -

गणपतिशास्त्री (सं.) [1912]. नारायणभट्टप्रणीतं श्रीमन्नारायणीयम्, देशमङ्गलवार्यकृतया भक्तप्रियाख्यव्याख्यया समेतम्, तिरुवनन्तपुरम् (अनन्तशयनम्) - राजकीयमुद्रणालयः॥

रामनाथः (सं) [1971]. अमरकोशः दक्षिणात्यव्याख्योपेतः, चेन्नै - अडयार् ग्रन्थालयः अनुसन्धानकेन्द्रञ्च॥

वैद्यनाथशास्त्री (सं.), [1927]. भट्टकेदारप्रणीतः वृत्तरत्नाकरः, भट्टनारायणभट्टीयव्याख्यासिहतः, श्रुतबोधच्छन्दोमञ्जरीसुवृत्ततिलकैश्च समेतः, वारणासी - चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस॥

शङ्करवारियर् (प्र.) [1957]. नारायणभट्टपादप्रणीतं श्रीमन्नारायणीयम्, कोणत्त् कृष्णवारियर् महाशयप्रणीतया बालबोधिन्याख्यया व्याख्यया समेतम्, पूर्णवेदपुरी - राजा प्रस्॥

श्रीकेदारनाथवर्मा (प्र.) [1909]. श्रीमन्महर्षिपिङ्गलाचार्यप्रणीतं छन्दःसूत्रम्, अखिलानन्दशर्मप्रणीतवैदिकभाष्योपेतम्, मेरठनगरम् - तुलसीरामस्वामी मुद्रणालयः॥

सोमसुन्दरदीक्षितः (अनु.) [1954]. श्रीमन्नारायणीयम् - द्रविडानुवादः, आलत्तूर् -श्रीरामायणप्रकाशनभवनम्॥

\*\*\*\*

# स्तोत्रकाव्येषु श्रीमन्नारायणीयस्य स्थानम्

## Dr. श्री. नरसिंहः

उपप्राचार्यः – संस्कृतविभागः, द्वारकादास -गोवर्धनदास वैष्णवकलाशाला अरुम्बाक्कम् – चेन्नै – 600106, तमिल्नाडु

Email: srinarasimhan05@gmail.com

9940571808

मनुष्यसमुदायः चिन्तनाशक्त्या स्वजीवने आहार-वास-सम्पत्ति-कीर्ति-सुख-सौख्यादीनां लौकिकसम्पत्तीनां, तथा तत्प्राप्तिविषयकाणाम् अंशानामुपरि यथाकालं उचितां श्रद्धां विद्धाति निरन्तरमिति अनेकेषां जीवने दरीदृश्यते। परं ततोऽप्यधिकविशिष्टस्य सर्वकालेष्वपि नित्यस्य, ईश्वरध्यानसाधनविषयकस्य, अज्ञाननाशकहेतुकस्य, तुरीयलक्ष्यप्राप्तिहेत्वाधारितस्य पारमार्थिक-जीवनस्य वास्तविकं स्वरूपं किं, तस्य यापनं कथं, तदर्थं करणीयं किं, आश्रयणीयाः विषयाः तथा महापुरुषाश्च के, जीवने विपरीतद्शायां तन्मार्गे कथं स्थिरं स्थातव्यमिति विषयेऽपि उचितां, शाश्चतीं, नैष्ठिकीं श्रद्धां जीवात्मानः वयं संप्रदर्शयामः चेदेव अस्माकं जीवनं सार्थकं भवति । नो चेत् लौकिकेच्छापूरणार्थमेव पुनः मायातिरोहितं जन्म भविष्यतीति

अनेकचित्तविभ्रान्ता मोहजालसमावृताः। प्रसक्ताः कामभोगेषु पतन्ति नरकेऽशुचौ॥ (भ.गी.16.16) तथा प्रलीनस्तमसि मूढयोनिषु जायते ॥ (भ.गी.14.15)

इति श्रीमद्भगवद्गीताप्रमाणोक्तदिशा अज्ञानबलेन बद्धदशायामेव भवाम इत्यत्र नास्ति संशयः । भवन्तु नाम जन्मान्तराणि, परं सन्तु ते सार्थकानि सफलानि ईश्वरप्राप्तिफलदानि च इत्येव पूर्वजानां प्रार्थना।

एतदर्थं सतां मार्गमनुसृत्य, अस्माकं जीवनलक्ष्यं उत्तमं कल्पयित्वा, तदर्थमाचरणीयान् सम्यक् ज्ञात्वा, सतां मार्गमनुसृत्य जीवनं यापयामः चेदेव, अस्माभिः संप्राप्तस्य विशिष्टमनुष्यजीवनस्य वास्तविकं लक्ष्यं प्राप्तुं, तथा तदर्थं कियमाणेषु कर्मसु विवेकवैराग्यादीन् प्रदाय अस्मान् बोधयित, अथवा कारयित महापुरुषसङ्गद्वारा परमात्मा मोक्षप्रदः श्रीमन्नारायणः ।

लोकक्षेमाय भगवान् एतेभ्यः साधुजनेभ्यः कदाचित् कष्टं दत्वाऽपि सर्वजनिहतकरान् विषयान् तद्वारा बिहरानयित इत्यमुं बोधं एतादृशानां जीवनम् आन्तं पठामः चेदेव ज्ञातुं शक्यते । सामान्यजनानां जीवने सुख-दुःखानुभवजनिताः अनुभवाः भिन्नाः, महापुरुषाणां जीवनानुभवाश्च भिन्नाः। सुखं सुखमिति, 

 24
 रसिकप्रिया : विलासः- ९
 ISSN: 2454 - 2547

तथा दुःखं दुःखिमत्येव पश्यतां, तदुपिर गन्तुम् अशक्तानां सामान्यानां पुरुषाणां मनोबलं न्यूनमेव, यस्य कारणेन तिस्मन् मग्नैरनेकैः सुख-दुःखेभ्यः कः बोधः प्राप्तव्यः इति न ज्ञायते । अन्यत्र पश्यामश्चेत् मोक्षमार्गे प्रयाणं कर्तुमिच्छुकस्य अथवा कुर्वाणस्य यात्रिकस्य जीवनकाले सञ्जाताः आध्यात्मिक-आधिभौतिक- आधिदैविकरूपाः, अथवा तत्तकालोत्पन्नाः शारीरिक-मानसिकक्केशाः कीदृशं विपरिणामं तन्मनिस, तल्लक्ष्ये च कल्पयन्ति, कथं वा तं साधकं अथवा उपासकं च्यावयन्ति लक्ष्यादिति वेदपुराणेतिहासाद्यः सप्रमाणं निरूपयन्ति। अत एव सुख-दुःखोपिर विद्यमानं वास्तविकं सत्यं ज्ञातुं, तद्वगन्तुं च प्रथमं स्थिरबुद्धं, निर्मलहृदयं च सम्पाद्य ईश्वरे परां भिक्तं च प्राप्तुम् अस्मत्सदृशेः सामान्यैः किं करणीयिमिति प्रदर्शयितुम् बोधियतुं च ,एते दयार्द्वचित्ताः, भगवद्भिक्तवर्धकरूपान् अमूल्यग्रन्थान् अथवा स्तोत्राणि वा विरचय्य अस्मादृशानां मनिस भगविद्वषयकप्रीत्युत्पाद्नरूपबीजारोपणकार्यं सम्यक् कृतवन्तः, अकुर्वन् तथा करिष्यन्ति च ।

पूर्वं कठिनपरिश्रममनुभूय महापुरुषैः तालपत्रेषु रचिताः, मध्ये नष्टाः, पुनः अन्यैः परिश्रमेण सङ्किलताः इति सहस्रवर्षानन्तरमपि भक्ताय मुमुक्षवे एते ग्रन्थाः इदानीमपि मार्गदर्शनं भिन्नभिन्नप्रकारैः कुर्वन्ति, तन्मनिस आनन्दानुभवं कल्पयितुं शक्नुवन्ति इत्यमुं विषयं स्मरामः चेदेव महान् प्रमोदः जायते हृदये । पुनः मनिस महती श्रद्धा च तेषामाश्रयणे, अध्ययने तथा तदुक्तविषयाणाम् अर्थाववोधने च सञ्जायते । कारणं तेषु ग्रन्थेषु गूढतया निरन्तरं विद्यमानः ईश्वरानुग्रहः एव । विशेषतः अनेके ईश्वराराधकाः भक्ताः जीवने आत्मोद्धारणार्थं नित्यपारायणे श्रीमद्रामायण-श्रीमन्महाभारत-श्रीमद्भागवतेभ्यः संक्षेपरामायण-सुन्दरकाण्ड-आदित्यहृदय-विष्णुसहस्रनामस्तोत्र-श्रीमद्भगवद्गीता-उद्धवगीतादिभ्यः स्वस्वाभिलाषानुगुणं किमपि स्वीकृत्य, वैयक्तिकं वा समूहतः वा संस्तुत्य भक्तिपरम्परां संरक्षन्ति । पूर्वनिर्दिष्टैः ग्रन्थैः अथवा भगवद्विषयकस्तोत्रैःसमाकर्षिताः अनेके भगवद्भक्तिरसभिरतहृदयाः भक्तिसंवर्धनार्थं भारतदेशे प्रतिप्रान्तेषु काले काले संभूय संस्कृतभाषायामथवा प्रान्तीयभाषासु वा सिद्विषयप्रचारविषये स्तोत्राणि विरचय्य महदुपकृतवन्तरस्तन्त ।

निर्गुणब्रह्मोपासनिरताः श्रीशङ्करभगवत्पादाः वा तदनुयायिनः आचार्यपुरुषाः अथवा मधुसूदन-सरस्वतीप्रभृतयो वेदान्तिनः, अथवा आजीवं सगुणोपासनिरताः श्रीमद्रामानुज—मध्वाचार्य—नायन्मार्— आल्वार् प्रभृतयः अवतारपुरुषाः वा, अथवा ततः पूर्वं, तत्पश्चात् वा जिनताः महापुरुषाः, स्वभावात् परमयोगिनः अपि भक्तिमार्गेणैव भगवन्तं विशेषतः समाराध्य, लोकः अपि उद्धरतु इति मानवसमुदायाय बहूपकृतवन्तः इत्येव विशेषः।

एतेषां भक्तिशिरोमणीनां पङ्कौ सञ्जातस्य श्रीमन्नारायणीयाख्यस्तोत्रग्रन्थस्य रचितुः केरलप्रदेशस्थमेल्पत्तूर्ग्रामे सञ्जातस्य श्रीनारायणभट्टित्रवर्यस्य स्थानं विशेषतया परिगण्यते । एतस्य महापुरुषस्य जीवनचरित्रं पश्यामश्चेत् स वातरोगेण पीडितः गुरुवायूरुक्षेत्रवासिनं श्रीकृष्णं प्रतिदिनं दशिमः श्लोकैः संस्तुत्य शतिदनानन्तरं स्वानुभूतरोगान्मुक्तः, तेन साकम् ईश्वरदर्शनमिप प्राप्तवानित्येव विशेषः ।

शतसंख्याकदशकेषु विभक्तं, चतुरिषकसहस्रसङ्खात्मकिमदं श्रीमन्नारायणीयं, व्यासभगवता विरिचतस्य श्रीमद्भागवतस्य सारभूतस्तोत्रत्वेन पिरगणितं तथा सम्मानितं सत्, सामान्यैरिप आश्रितम् अभिप्रायभेदं विना देशे अनेकेषु गृहेषु श्रीकृष्णभक्तैः प्रतिदिनं अथवा विशेषपर्वणि दिनेषु वा अनवरतं संपठ्यते इत्यत्र नास्ति संशयः। तिरुमठाक्षेत्रे यथा सुप्रभातं तथा विष्णुसहस्रनामस्तोत्रं श्राव्यते अनेकत्र, तथा भवति विशेषतः केरलप्रदेशे, विशिष्य गुरुवायूरुनामके श्रीकृष्णक्षेत्रे। अतिविशेषतः तिमल्नाडु-प्रान्तस्य कुम्भकोणिजलासमीपस्थ सेङ्गालिपुरिनवासिना ब्रह्मश्री अनन्तरामदीक्षितवर्येण श्रीमन्नारायणीयस्तोत्रमाहात्म्यप्रशस्तिः उपन्यासरूपेण देशे विद्यमानसर्वप्रान्तेषु तस्य जीवनकाले बहुधा कृता, यस्य प्रभावेण अनेके श्रीमन्नारायणीयं प्रतिदिनम् आस्वाद्य कृष्णभक्तिरसास्वादनपराः सञ्जाताः इदानीमिप तत्पुण्यकर्म समाचरन्तस्सिन्ति। स्वस्य स्तोत्रकाव्ये भगवद्भिक्तं संवर्धनेन साकं रचिता श्रीनारायणभट्टत्रिवर्यः अस्मिन् श्रीमद्भागवतग्रन्थे यथा वर्णनं क्रमशः कृतं तद्वत् स्वयं कृत्वा, इतोऽपि अनेकान् रुचिकरान् विषयानिप प्रतिपाद्य पठितृणां मनिस रसास्वादं जनयित इति अस्य स्तोत्रस्य अध्ययनेन अवगम्यते।

अधोनिर्दिष्टैः कैश्चनश्लोकैः स्थालीपुलाकन्यायेन वयमिदानीम् अनुभवामः। परब्रह्मणः ज्ञानं निराकारध्यानं वा योगिनां हृदयगुहायामाचर्यते ध्यानादिभिः सोपानैः। परमेतत् सामान्यजनाय ऊहातिरिक्तः विषयः एव । कारणं ज्ञानं वा उपासनामार्गः वा अधिकारिबलमवलम्ब्यैव भवति । अत एव भगवान् स्वयम् अर्चामूर्तिः भूत्वा विग्रहाराधनेनैव सन्तुष्टः सामान्यजनोद्धारणायापि विराजते प्रतिक्षेत्रे इति इमं तत्त्वम् -

सत्त्वं यत्तत्पराभ्याम् अपरिकलनतो निर्मलं तेन तावत् भूतैः भूतेन्द्रियैस्ते वपुरिति बहुशो श्रूयते व्यासवाक्यम् । तत्स्वच्छत्वाद्यदच्छादित परसुख चिद्गर्भनिर्भासरूपं तस्मिन् धन्या रमन्ते श्रुतिमति मधुरे सुग्रहे विग्रहे ते ॥ (01.03)

इत्यनेन श्लोकेन मधुरशब्दैः भगवतः अर्चावतारस्य वैभवं वर्णयित्वा उपनिषन्निरूपितिदिशा कथं सत्त्व-रजो-तमोगुणैरस्पृष्टं शुद्धसत्वमयं परं ब्रह्म, निकटेषु निशामयामि नित्यं निगमान्तैरधुनाऽपि मृग्यमाणम् ।(गोपालविंशितः 8) इति श्रीमन्निगमान्तमहादेशिकप्रोक्तिदिशा सामान्यानिप आनन्दसागरे प्रावितुं श्रीकृष्णरूपं धृत्वा आश्रितान् संसारसागरात् विमोचयित इति मधुरवचसा परमोत्कृष्टं तत्त्वं

26 रसिकप्रिया : विलास:- ९ ISSN: 2454 - 2547

निरूपयित कविः । कर्मयोग-ज्ञानयोग-राजयोगापेक्षया भक्तिरेव जीवस्य हृदयं भगवदनुग्रहप्राप्तिविषये सरलैः भगविद्विषयकश्रवण-सङ्कीर्तन-स्मरण-पादसेवन-अर्चन-वन्दन-दास्यादिभिः सोपानैः मार्गदर्शनं कृत्वा, अन्ते भक्तं आत्मिनवेदनार्थमपि परिपुष्णाति येन सः स्वजीवनस्य अन्तिमलक्ष्यमपि प्राप्नोति । अन्यमार्गस्य आचरणसन्दर्भे साधकस्य प्रयत्नाः ईश्वरप्रणिधानं प्रति तं नयन्ति चेत् लाभाय । अत एव ततः अपि विशिष्टतमस्य भक्तिमार्गस्य वैशिष्टां –

निष्कामं नियतस्वधर्मचरणं यत्कर्मयोगाभिधं तद्दूरेत्यफलं यदौपनिषदज्ञानोपलभ्यं पुनः । तत्त्वव्यक्ततया सुदुर्गमतरं चित्तस्य तस्माद् विभो त्वत्प्रेमात्मकभक्तिरेव सततं स्वादीयसी श्रेयसी ॥ (02.08)

इत्यनेन श्लोकेन स्पष्टतया इतरयोगमार्गापेक्षया भक्तियोगस्य वैशिष्टां, सारत्यं, सर्वजनसाधारण्यं, भगवद्नुग्रहप्राप्तिहेतुत्वं च स्पष्टीकरोति ।

अन्यदृष्ट्या पश्यामश्चेत् राजयोगिसिद्धिमिप क्रमशः साधनाचरणेन सम्पादितवानयं भक्तिशिरोमिणिरिति चतुर्थदशकस्य पश्चदशश्लोकान् पठामश्चेत् अवगन्तुं शक्नुमः । भगवतः चरणौ भक्त्याचरणार्थं कथं स्थिरशरीरं, मनः तथा प्राणशक्तिरावश्यकी येन साधकः आधिव्याधिरिहतः स्वस्थस्सन् यम-नियमासन-प्राणायाम-प्रत्याहार-धारणा-ध्यान-समाधिरूपमष्टाङ्गयोगं यथाविधि यथार्हमुपास्य, षण्णां चक्राणामुपरि भासमानान् सूर्यमण्डल-ध्रुवमण्डलादीन् लोकान् सम्प्राप्य अन्ते प्रलयसमये क्रमशः मुक्तिमिप भगवदनुग्रहेण प्राप्नोतीति योगरहस्यिमदं –

कल्यतां मम कुरुष्व तावतीं कल्यते भवदुपासनं यथा । स्पष्टमष्टविधयोगचर्यया पुष्टयाऽऽशु तव तुष्टिमाप्नुयाम् ॥ (04.01)

इत्यस्मात् श्लोकादारभ्य - अर्चिरादिगतिमीदृशीं व्रजन् विच्युतिं न भजते जगत्पते । सचिदात्मकभवद्गुणोदयान् उच्चरन्तं अनिलेश पाहि माम् ॥ (04.15)

इत्यन्तिमश्लोकपर्यन्तं राजयोगक्रममपि स्पष्टतया वर्णितवान् यत् अन्यस्तोत्रेषु न दृष्टप्रायमेव । अन्यत्र च

नाहं वसामि वैकुण्ठे योगिनां हृद्येष्विप । मद्भक्ता यत्र गायन्ति तत्र तिष्ठामि नारद् ॥ (नारदपुराणं) इति भगवदुक्तप्रकारेण भगवद्भक्तिमेव प्रधानतया मन्वानान् निर्मलहृद्यवतः भागवतानेव आश्रयेम, येन भगवत्प्राप्तिः निश्चिता भवति जीवने । भगवित्प्रयाणां भागवतोत्तमानां प्रह्लाद्-अम्बरीष-अक्रूर-उद्धव-कुचेल-विदुरादीनां चरित्रवैशिष्ट्यं यत् श्रीमद्भागवते विस्तारतया वर्णितं, तद्त्र श्रीमन्नारायणीयेऽपि कविनाऽनेन विशेषपद्प्रयोगैः ।

द्रक्ष्यामि वेदशतगीतगतिं पुमांसं स्प्रक्ष्यामि किंस्विद्पि नाम परिष्वजेयम् ।

## किं वक्ष्यते स खलु मां कनु वीक्षितस्स्यात् इत्थं निनाय स भवन्मयमेव मार्गम् ॥ (72.04)

इत्यादिषु वर्णनेषु अक्रूरादीनां प्रेमभिरतचेष्टाः स्वयमि हृदये अनुभूय वर्णयित इत्येव वैशिष्ट्यम्। कारणं एकः भागवतः एव अन्यस्य भिक्तभिरतहृदयाज्ञिनतान् भावान् अनुभिवतुं शक्कोति। भगवद्दर्शनानन्तरं यमुनाजले अनुष्ठानकाले स्नानं कुर्वते अक्रूराय स्वीयमपूर्वं दर्शनं दत्वा आनन्दसागरे तं निमज्जियतुं भगवता अवकाशः किल्पतः । को वा जानाति भगवतः लीलाम् ! मथुराधिपतेरिक्तलं मधुरम् किल ! पुनश्च गोपिकानां कृष्णप्रीतिः कीदृशीति साक्षात् दृष्ट्वा स्वयमनुभवतु इति चिन्तनेनैव भगवान् श्रीकृष्णः भागवतमेलनं किल्पतवान् उद्धवं गोकुलं प्रति प्रेषियत्वा । तत्र सः भक्तशिरोमणिः गोपिकानामिनतरसाधरण भिक्तं स्वयमनुभूय आश्चर्यचिकतस्सन् कथं कृष्णं पुनः दृष्टवानिति वर्णयित -

## एवं भक्तिः सकलभुवने नेक्षिता न श्रुता वा

किं शास्त्रीघैः किमिह तपसा गोपिकाभ्यो नमोऽस्तु ॥ (76.11)

अन्योऽपि विशेषांशः अस्मिन् स्तोत्रकाव्ये दृश्यते यत् अयं श्रीनारायणभट्टित्रः भगवद्गुणवर्णनसन्दर्भे वा इतरेषां चरित्रवर्णने वा भगवता सह सम्भाषणं कुर्वन्निव वर्णनं कृतवानिति ।

अन्यैस्तावत् भगवता एवमाचरितमित्येव नानाविधलीलाः स्वैरनुभूताः वर्णिताः । परमयं भिद्यते स्ववर्णने इतरेभ्यः । स्वेन पूर्वमाचरितायाः लीलायाः वर्णनं स्वयं पुनः कविमुखात् शृण्वन् तस्य अन्ते अङ्गीकारमपि शिरःकम्पनेन कृतवानित्यनेके सन्ति विशेषांशाः सन्ति वक्तुम् अस्य वर्णनसौन्दुर्यविषये।

भगवतः श्रीकृष्णस्य अवतारलीलां सामान्यः अपि अनुभोक्तं, तद्वारा कृष्णभिक्तं स्वीयान्तरङ्गे संवर्धयितुं च कथाभिरतभगवद्गुणवर्णनं कविभिरनेकैः पद्यगद्येषु समाश्रितं यत् भारतस्य कोणे अपि निवसन्तः आबालगोपालास्सर्वेऽपि वारं वारं कथाश्रवणेन भगवद्विषयकभिक्तरसम् आस्वाद्यितुं अवकाशं निरन्तरं प्राप्नुवन्ति। लोकक्षेमार्थं भगवता श्रीमन्नारायणेन कृतानां दशावताराणां अतिविशेषतः कृष्णावतारकाले प्रदर्शितमिहस्रश्च अनेन कविना श्रीमन्नारायणीये द्वादशदशकात् आरभ्य ऊननवितदशकपर्यन्तं नानाविधानि वृत्तान्युपयुज्य रसमयैः पद्यैः वर्णनं कृत्वा, स्वयञ्च अनुभूय पुनः पिठतॄणां प्रेमिकानां कृष्णरिसकानां मनांसि रञ्जयन्नस्ति इत्यत्र नास्ति संशयः। कालियनर्तनसमये विशेषतया भुजङ्गप्रयातवृत्तं समुपयुज्य कालियगर्वशमनसमये भगवता संप्रदर्शितं नूपुरकणनभिरतमद्भतं नृत्यवैभवं -

# अधिरुह्य ततः फणिराजफणान् ननृते भवता मृदुपादरुचा । कलशिञ्जित नृपुर मञ्जुमिलत् करकङ्कण संकुल संकणितम् ॥ (55.09)

इति वर्णियत्वा कवितारसास्वादकामानिप तोषयित अयं किवः। लोके नानाप्रकारैः वेदिविहितकर्मानुष्ठान-परानिप अन्तरङ्गे दृढं समापितताः वासनाः बाधन्ते पुनः पुनः । एतदर्थं भगवन्तं मनिस निधाय

समाचरितसेवाकर्माण्येव (निष्काम्यकर्म) पुनन्ति जीवं इतीदं सूक्ष्मं धर्मं अस्मभ्यं बोधियतुम् अजामिळो-पाख्यानवर्णनसन्दर्भे -

## श्रुतिस्मृतिभ्यां विहिता व्रतादयः पुनन्ति पापं न लुनन्ति वासनाम् । अनन्तसेवा तु निकृन्तति द्वयीम् इति प्रभो त्वत्पुरुषा बभाषिरे ॥ (22.07)

बहुकालम् अन्तरङ्गे स्थित्वा ईश्वरविषयकज्ञानप्राप्तिविषये बाधकतया स्थितस्य वासनारूपकप्रतिबन्धकस्य आमूलं नाशः केवलम् अस्माभिः कर्मफले अनासक्तिं प्रदृश्यं लोकक्षेमार्थं आश्रितैः भगवद्विषयकसेवाभिरेव साध्यः, पुनश्च पापमपि नाशयति इति द्विविधफलप्रदा भगवद्विषयकी लोकसेवा इति कर्मरहस्यमपि गुरूपदेशमिव स्वस्य स्तोत्रे संप्रदृश्यं सन्मार्गदृश्यं करोति श्रीमन्नारायणभट्टित्रः ।

कुचेलः तावत् सख्यभक्त्या भगवन्तमवाप इति सर्वैः श्रुतमेव । भगवतः दर्शनानन्तरं तेन िकमपि प्रष्टुं न शक्यमासीत् लौकिकविषये । परं गृहं प्रत्यागतः भगवता अनुगृहीतं सर्वं दृष्ट्वाऽपि तन्मध्ये स्थित्वाऽपि जीवितान्तं भगवद्भिक्तमेव सः भक्तिशरोमणिः प्रधानं मन्वानः तेभ्यः सुख-सौख्येभ्यः तटस्थभावनया विरक्तस्सन्नेव जीवन् अन्ते भगवन्तमाप इतीदं चरित्रं

## स रत्नशालासु वसन्नपि स्वयं समुन्नमद्भक्तिभरोऽमृतं ययौ । त्वमेवमापूरितभक्तवाञ्छितो मरुत्पुराधीश हरस्व मे गदान् ॥ (87.10)

कुचेलमहिमवर्णनसन्दर्भे संप्रकट्य दृढवैराग्यस्य बलात् कीदृशं फलमाप्तुं शक्कोति भक्तः इति महान्तमुपदेशं अनेन प्रसङ्गेन नः स्मारयति । एवमेव अम्बरीषोपाख्यानसन्दर्भे सर्वविधसम्पत्तियुतोऽपि श्रीकृष्णभक्तिः, तदीयभागवताश्रयणं इत्युभयमेव सर्वोत्तमत्वेन अमन्यत यदन्ते दुर्वासःकोपात् तं सुरक्षितमिति विषयं –

सप्तार्णवावृतमहीद्यितोऽपि रेमे त्वत्सिङ्गषु त्विय च मग्नमनास्सदैव ॥ (33.01)

लौकिकवासनापूरितहृदयः सामान्यः भक्तिहीनोऽपि स्वजीवने एतादृशानां महापुरुषाणां कथाश्रवणेन, श्रुतात् अथवा ज्ञाताच्च यत्किश्चिदाचरणेन, सेवया च आत्मनः अन्तरङ्गे निश्चयेन भगवदनुग्रहेण

> योगीन्द्राणां त्वदङ्गेष्वधिकसुमधुरं मुक्तिभाजां निवासः भक्तानां कामवर्षं द्युतरु किसलयं नाथ ते पादमूलम् । नित्यं चित्तस्थितं मे पवनपुरपते कृष्णकारुण्यसिन्धो हृत्वा निश्शेषतापान् प्रदिशतु परमानन्दसन्दोहलक्ष्मीम् ॥ (100-10)

श्रीनारायणभट्टत्रिणा स्तोत्रस्य अन्तिमदशके प्रोक्तदिशा ऐहिकं तथा आमुष्मिकम् इत्युभयमपि वयं संप्राप्य पूर्वाणां चिठतपथि गत्वा अन्ते भगवन्तं पवनपुरवासिनं श्रीकृष्णमेव शरणं याम इति समर्प्यते अयं लेखः भगवतः गुरुवातपुरीशस्य चरणकमलयोः ।

## श्रीमन्नारायणीये भक्तिरसः

### Dr. S.S. Mukundan

Asistant professor.

Department of visishtadvaitha vedantha Sri Ahobhila Mutt Adarsh Sanskrit Maha vidyalaya

Madurantakam

मोक्षप्राप्तेः उपायभूता सा भक्तिः इति। शास्त्राधिगत तत्त्वज्ञानपूर्वक स्वकर्मानुगृहीतभक्तिनिष्ठा साध्यानविधकातिशय प्रियविशदतम प्रत्यक्षतापन्नानुध्यानरूपपराभक्तिरेव। भक्तिशब्दः प्रीतिविशेषः, प्रीतिश्च ज्ञानविशेष एव। "प्रियो हि ज्ञानिनोऽत्यर्थम् अहं स च मम प्रियः" इति उक्तत्वात् परभक्तिरूपापन्नमेव च इदं भगवत्प्राप्तिसाधनम्।

"न संदृशे तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पश्यित कश्चनैनम्। भक्त्या च धृत्या च समाहितात्मा ज्ञानस्वरूपं परिपश्यतीह" । इति श्रुतिः

ऐकान्तिक, आत्यन्तिक, भक्तियोगेन नारायणः लभ्यः। ज्ञानयोगकर्मयोगाभ्याम् अन्तःकरणं वर्णाश्रमधर्मनिर्वहणं कर्मयोगः। भक्तिः साध्या। आत्म-अनात्मविवेकः संस्कृतं परमात्मस्वरूपावगाहनं च ज्ञानयोगः। परमपुरुषम् अनन्तकल्याणगुणिनं नारायणं ज्ञात्वा, इतरानासत्त्वा, अनवरतिनरितशयध्यानं भिक्तः। अनेन ध्यानेन विशदतमप्रत्यक्षत्वं प्राप्तं चेत् भिक्तः ध्यानविषयवस्त समृत्पद्यते। प्रत्यक्षी भवति। अत्र नारायणः भक्त्या निरतिशयप्रियवैतुष्ण्यावहानन्यप्रयोजनस्वेतरज्ञानविशेषः भक्तिः। तादृश भक्तिविशिष्टं भगवान् अनुगृह्णाति अनादिकर्मसंबन्धेन बहुजन्मधारणानन्तरं भक्त्या भगवन्तमाश्रित्य, आराध्य, भगवदनुग्रहेण शरीरसंबन्धं विहाय भगवत्सायुज्यप्राप्तिरेव मोक्षः।

ज्ञानिवशेषाभ्यां भक्तिप्रपत्तिभ्यां प्रसन्नः भगवान् मोक्षं द्दाति। कर्मज्ञानयोगौ भक्तिद्वारैव मोक्षसाधने स्याताम्। भक्तियोगः परमपुरुषप्राप्त्युपायः। तदशक्तानां तित्सिद्धर्थं आत्मावलोकनं प्रथममुपेयत्वात् प्रथमं दुष्करम्। तस्मात् तदशक्तस्य प्रथमं कर्मयोगाचरणम् आवश्यकम्। ज्ञानयोगशक्तस्यापि लोकसंग्रहार्थं कर्मयोगाचरणमावश्यकम्। कर्मयोग एव ज्ञानयोगस्य शक्तिं प्रसादियष्यति। आचार्योपदेशात् जीवपरमात्मनोः याथात्म्यं ज्ञात्वा, शक्त्यनुसारेण फले अनासक्त्या नित्यनौमित्तिककाम्यकर्माचरणमेव कर्मयोगः। देवतार्चना, तपः, तीर्थयात्रा, दान, यज्ञादिभेदैः, बहुविधः

कर्मयोगः। कर्मयोगात् जीवगतकल्मष अपनयनद्वारा ज्ञानयोगमुत्पाद्य तद्वारा वा साक्षाद्वा भक्त्युत्पादको भवति। ज्ञानयोगो नाम निर्मलान्तःकरणेन भगवच्छेषभूतः 'अहम्' इत्यनेन ज्ञानेन प्रकृतिवियुक्तस्वात्मचिन्तनमेव। तत्साक्षाद्भक्त्युपयोगः। तस्मात् कर्मज्ञानयोगौ भक्तिद्वारैव उपयुक्तौ। साक्षात्साधनत्वं तयोः नास्ति।

भक्तियोगो नाम यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधिरूपाष्टाङ्गयुक्ततैलधारा-वद्विच्छिन्नस्मृतिसन्तानरूपः। अहिंसा, सत्यम्, अस्तेयम्, ब्रह्मचर्यम्, अपरिग्रहाश्च यमाः। शौचम्, संतोषः, तपः, स्वाध्यायः, ईश्वरप्रणिधानं च नियमाः। स्थिरसुखपद्मासनादीनि आसनानि। श्वासप्रश्वासबन्धनं प्राणायामः। इन्द्रियनिग्रहः प्रत्याहारः। ध्येये स्थिरचित्तवर्णनम् ध्यानम्। ध्येये चित्तैकाग्रता समाधिः।

भक्तिः नाम का इति चेत् - 'भज' धातोः क्तिन्प्रत्यये भक्तिशब्दः समुत्पद्यते। भज धातोः सेवा, भजनम्, अर्पणम्, प्रेमा, इत्यादयः अर्थाः वर्तन्ते। भक्तिसूत्रकाराः नारदाचार्याः – "सा तिस्मन् परमप्रेमरूपा अमृतस्वरूपा च यहुब्ध्वा पुमान् सिद्धो भवित। अमृतो भवित तृप्तो भवित, यत्प्राप्य न किश्चिद्वाञ्चित, न शोचित, न द्वेष्टि, न रमते, नोत्साही भवित, यत् ज्ञात्वा मत्तो भवित, स्तब्धो भवित, आत्मारामो भवित, सा न कामयमाना, निरोधरूपत्वात्" इत्यवोचन्। एवं च पुरुषोत्तमे भगवित विद्यमान निर्हेतुक, निष्काम, निरन्तरप्रेमा एव भक्तिः।

अत एवोक्तम् -

30

"दर्शनं परभक्तिः स्यात् परज्ञानं तु सङ्गमः। पुनर्विश्लेषभीरुत्वं परमा भक्तिरुच्यते। अनन्यममता विष्णौ ममता प्रेमसङ्गता। भक्तिरित्युच्यते भीष्मप्रह्लादोद्धवनारदैः॥ सर्वोपाधिविनिर्मुक्तं यत्परत्वेन निर्मलम्। हृषीकेण हृषीकेश सेवनं भक्तिरुच्यते"।

'प्रेमा' नाम सर्वत्र रम्यावलोकनम्। 'भिक्तः' नाम सर्वत्र ब्रह्मावलोकनम्। मानवमनःप्रवृत्तीनाम् इन्द्रियविकाराणां भावधारणां परमगम्ये भगवित उद्दीपनं कृत्वा, दिव्यीकरणं कृत्वा, परमात्मैक्यसुखस्य नित्यानन्दस्य सहजरीत्या सिद्धीकरणमेव भक्तियोगविशिष्टता। साधनदशायां विद्यमान ईश्वरप्रेमा अपरा भक्तिः। सिद्धावस्थायां विद्यमान ईश्वरप्रेमा पराभक्तिः।

रामायणे - "अधिकतमानन्याविषयः स्नेहः भिक्तः" "उत्कृष्टे प्रीतिः भिक्तः" इति। भावप्रकाशिकायाम्- "उपकारकत्वकृतः स्नेहविशेषः भिक्तः", भूयसी सेवा भिक्तशब्दवाच्या इत्यभियुक्ताः भक्ताः इति। निक्षेपरक्षायाम् - "पूजनम् भिक्तः" इति। शरणागितभाष्ये - "प्रीतिरूपमनुध्यानम्" भिक्तः। तात्पर्यचिन्द्रकायाम् - "स्नेहपूर्वमनुध्यानम् भिक्तः", "प्रीतिरूपापन्नध्यानं भिक्तः", "अतिशयितप्रीतिः परमभिक्तः" इति। दयाशतके - "महनीयविषयकः स्नेहः भिक्तः" इति। सर्वार्थसिद्धौ - "महनीयविषये

स्नेहः भक्तिः" इति। महाभारते - "प्रेमपूर्वानुख्यानम् भक्तिः" इति। वादावल्याम् - "प्रीतिरूपतापन्नदर्शन-समानाकारध्रुवानुस्मृतिरूपध्यानम् भक्तिः" इति। न्यायसिद्धाञ्जने - "प्रीतिविशेषः भक्तिः" इति। यतीन्द्रमतदीपिकायाम् - "निखिलहेयप्रत्यनीकम् समस्तकल्याणगुणात्मकम् ब्रह्मावधार्य तत्प्राप्त्युपायभूतं भक्तिं स्वीकृत्य तया मोक्षं प्राप्तुकामः भक्तः" इति।

भगवत्प्राप्त्युपायभूता भक्तिः भगवदुपासनम्। केवलानुभूतियोग एव भक्तिः, तदनुभूतिश्च अलौकिकानुभूतिः, न तु लौकिकानुभूतिः। भक्तेः साधारणप्रेम्णः अत्यन्ततारतम्यं वर्तते। एतद्रूपा भक्तिः इत्यूहितं बुद्धिशक्तेः नालम्। भक्तिस्वरूपम् विशदीकर्तुं भाषाशक्तिः नालम्। भक्तिः आत्मानन्दस्य न भेदः। आत्मानन्दः यथा अतीन्द्रियगोचरः, तथैव भक्तिरसानन्दोपि। भक्तिः न तु प्रेमरूपा। अपि तु परमप्रेमरूपा। तस्मादेव परमात्मा भक्त्यैकलभ्यः। श्रीमद्भागवते व्यासेन भक्तेः नवविधत्वं वर्णितम् -

"श्रवणं कीर्तनम् विष्णोः स्मरणम् पादसेवनम्। अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यं आत्मनिवेदनम्॥ इति पुंसार्पिता विष्णौ भक्तिश्चेन्नवलक्षणा"॥ इति॥

इत्येवं क्रमेण मोक्षसाधनस्य भक्तेः वैशिष्टां भक्त्येकलभ्यः भगवान्, भक्तिरेव गरीयसीति स्फष्टीकृतम् श्रीमन्नारायणीये एकनवतितमे दशके।

तत्र प्रथमेन श्लोकेन मरणादि सर्वविधभयनिवृत्ति साधनम् भक्तिरेवेति सूच्यते -

"श्रीकृष्ण त्वत्पदोपासनमभयतमं बद्धमिथ्यार्थदृष्टेः
मर्त्यस्यार्तस्य मन्ये व्यपसरित भयं येन सर्वात्मनैव।
यत्तावत त्वत्प्रणीतानिह भजनविधीनास्थितो मोहमार्गे

धावन्नप्यावृताक्षः स्खलति न कुहचिद् देवदेवाखिलात्मन्"॥ 1॥

अर्थात् रज्जुसर्पादिषु इव वस्तुतः अयथार्थभूतेषु देहपुत्रकलत्रमित्रादिषु स्थिरीकृतबुद्धेः। अत एव दुःखितस्य नरस्य भगवच्चरणारिवन्दसेवनम् एव अतिशयेन भयनिवर्तकं भवति। तेनैव सर्वात्मना भयं विनश्यति। ये च जना भगवता उपदिष्टान् धर्मान् यथावत् आश्रिताः सन्तः कामिन्यादौ इप्टसाधनत्वभ्रमविषये आस्थायुक्ताः चिन्तारिहताः सन्तः कालं यापयन्ति, तेऽिप कािप भ्रष्टाः न भवन्ति इत्यर्थः॥

द्वितीयेन श्लोकेन भक्तस्य जातिदोषो नास्ति इति सूच्यते-

"भूमन् कायेन वाचा मुहुरिप मनसा त्वद्धलप्रेरितात्मा यद्यत् कुर्वे समस्तं तिदह परतरे त्वय्यसावर्पयामि। जात्यापीह् श्वापकस्त्विय निहितमनःकर्मवागिन्द्रियार्थ-

## प्राणो विश्वं पुनीते न तु विमुखमनाः त्वत्पदादु विप्रवर्यः"॥ 2॥

अर्थात् भगवित परमेश्वरे विष्णौ समस्तमिप समिपतवान् नरः जात्या चण्डालः अपि विश्वं पवित्रं करोति। यस्तु भगवच्चरणारिवन्दसेवने पराङ्मुखो नरः श्रुतिस्मृतिविहितकर्मणाम् अनुष्ठाता ब्राह्मणश्रेष्ठः अपि विश्वं पवित्रं कर्तुं समर्थो न भवित तदर्थः।

तृतीयेन श्लोकेन भयस्य कारणं वस्त्वन्तरादेव भवति। अर्थात् द्वितीयवस्तुनः एवेति सूच्यते "भीतिर्नाम द्वितीयाद् भवति ननु मनःकिल्पतं च द्वितीयम्
तेनैक्याभ्यासशीलो हृदयमिह यथाशक्ति बुद्या निरुन्ध्याम्।

मायाविद्धे तु तस्मिन् पुनरिप न तथा भाति मायाधिनाथम् तत् त्वां भक्त्या महत्या सततमनुभजन्नीश भीतिं विजह्याम्"॥ ३॥

अर्थात् भयं नाम द्वितीयस्मात् वस्तुनः भवति। तच्च वस्तुतः नास्त्येव, किन्तु मनःकित्पतम्। अतः तिन्नवृत्तये सर्वं ब्रह्म इति ऐक्याभ्यासः कारणम्। तच्च अविद्याकार्यभूता रागद्वेषादयः प्रतिबध्नन्ति। अतः मायारूपाया अविद्याया निवृत्तये मायाधिनाथं भगवन्तं श्रीकृष्णम् अहं प्रार्थये इत्यर्थः।

ततः चतुर्थश्लोकेन भक्तिः कथं जायते, कथं वर्धते इति चेत् सत्सङ्गादेव इति सूच्यते-

भक्तेरुत्पत्तिवृद्धी तव चरणजुषां सङ्गमेनैव पुंसाम् आसाद्ये पुण्यभाजां श्रिय इव जगित श्रीमतां सङ्गमेव। तत्सङ्गो देव भूयान्मम खलु सततं तन्मुखादुन्मिषद्भिः त्वन्माहात्म्यप्रकारैः भवति च सुदृढा भक्तिरुद्धृतपापा॥ ४॥

अर्थात् श्रीमतां सङ्गमेनैव श्रिय उत्पत्तिश्च वृद्धिश्च यथा संभवति, तद्वत् भगवित परमप्रेमरूपा भिक्तः अपि भगवतः पादारिवन्दं सदा सेवमानानां सङ्गमेनैव सुकृतशालिनां पुंसां समुत्पन्ना अभिवृद्धा च सञ्जायते। अतः भगवतो भक्तैः सह सङ्गमः, तथा तेन च भिक्तः सुदृढा भूयात् इति प्रार्थ्यते इत्यर्थः॥

पञ्चमश्चोकेन, पूर्वोक्तरीत्या भक्तिप्रपत्तिभ्यां प्रसन्नः ईश्वरः मोक्षं ददाति। अतः मोक्षसाधनेषु भक्तेः प्रामुख्यं भवति। तादृशी भक्तिः मह्यं प्रसाद्य इति प्रार्थ्यते -

श्रेयोमार्गेषु भक्तावधिकबहुमितः जन्मकर्माणि भूयो गायन् क्षेमाणि नामान्यपि तदुभयतः प्रदुतं प्रदुतात्मा। उद्यद्धासः कदाचित् कुहचिदिप रुदन् कापि गर्जन् प्रगाय-स्रुन्मादीव प्रनृत्यन्नपि कुरु करुणां लोकबाह्यश्चरेयम्॥ 5॥

षष्टश्लोकेन, यः साध्यभक्तिलभ्या तस्य स्थितिः सूच्यते -

भूतान्येतानि भूतात्मकमपि सकलं पक्षिमत्स्यान् मृगादीन्

# मर्त्यान् मित्राणि शत्रूणि यमितमतिस्त्वन्मयान्यानमानि। त्वत्सेवायां हि सिध्येन्मम तव कृपया भक्तिदार्ढ्यं विरागः त्वत्तत्त्वस्यावबोधोपि च भुवनपते यत्नभेदं विनैव॥ ६॥

अर्थात् सर्वोपि अयं चराचरात्मकः प्रपञ्चः भगवन्मय इति निश्चितमितः अहं भगवते प्रणितं करवाणि। सर्वकर्मणां भगवित विष्णौ समर्पणम्, तथा भगवज्जन्मकर्मणां सदा अनुकीर्तनम्, एवं सर्वचराचरेषु भगवान् इति बुद्धा प्रणामः इत्येवं एतिस्मन् सर्विस्मन् सित भगवतः दयया यत्नभेदं विनैव भगवित परमप्रेमरूपाया भक्तेः दार्ढ्यम्, तथा इह अमुत्र अर्थफलभोगविरिक्तः, एवं भगवत्तत्त्वस्य साक्षात्कारश्च मम भूयात् इति प्रार्थ्यते इत्यर्थः॥

सप्तमेन श्लोकेन, भगवतः कृपाकटाक्षेण भक्तिः, वैराग्यम्, ज्ञानम् इत्यादीनाम् आधिक्यम् यः प्राप्तवान् तस्य स्थितिः सूच्यते -

> नो मुह्यन् क्षुत्तृडाद्यैः भवसरणिभवैः त्वन्निलीनाशयत्वात् चिन्तासातत्यशाली निमिषलवमपि त्वत्पदादप्रकम्पः। इष्टानिष्टेषु तुष्टिव्यसनविरहितो मायिकत्वावबोधात्

ज्योत्स्नाभिस्त्वन्नखेन्दोः अधिकशिशिरितेनात्मना सश्चरेयम्॥ ७॥

अष्टमेन श्लोकेन तावत् - भक्तः, उत्तम्, मध्यम प्राकृतभेदात् अवस्थात्रयवान् । तादृश अवस्थात्रयं प्रार्थ्यते -

> भूतेष्वेषु त्वदैक्यस्मृतिसमधगतौ नाधिकारोधुना चेत् त्वत्प्रेम त्वत्कमैत्री ज़डमितषु कृपा द्विह्व भूयादुपेक्षा। अर्चायां वा समर्चाकुतकमुरुतरश्रद्धया वर्धतां मे त्वत्संसेवी तथापि द्रुतमुपलभते भक्तलोकोत्तमत्वम्॥ ४॥

नवमश्लोकेन, मायायाः निवृत्तेः कारणम् भक्तिरेव इति उच्यते -

आवृत्य त्वत्स्वरूपं क्षितिजलमरुदाद्यात्मना विक्षिपन्ति जीवान् भूयिष्ठकर्मावलिविवशगतीन्दुःखजाले क्षिपन्ती। त्वन्माया माभिभून्मामिय भुवनपते कल्पते तत्प्रशान्त्यै त्वत्पादे भक्तिरेवेत्यवददयि विभो सिद्धयोगी प्रबुद्धः॥९॥

अर्थात् त्रिगुणात्मकं सदसन्धां अनिरवचनीयम् अनादि भावरूपाभ्याम् अज्ञानरूपं भगवतः विष्णोः मायैव भगवतः सिच्चदानन्दस्वरूपं ब्रह्म आवरणशक्त्या आच्छादयति, विक्षेपशक्त्या पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशरूपेण आविर्भावयति। किञ्च स्वस्य बहुविधानां सदसत्कर्मणां समूहेन जीवान्

दुःखसमृहे पातयति च। भगवतो विष्णोः चरणारविन्दे परमप्रेमरूपा भक्तिः एव भगवतः विष्णोः मायाया अभिभवाय समर्था इत्यर्थः ।

दशमश्रोकेन, सदाचार्याश्रयणेन किं प्रयोजनम् इति उच्यते -

# दुःखान्यालोक्य जन्तुष्वलमुदितविवेकोहमाचार्यवर्यात् लब्ध्वा त्वद्रूपवत्वं गुणचरितकथाद्युद्भवद्भक्ति भूमा। मायामेनां तरित्वा परमसुखमये त्वत्पदे मोदिताहे तस्यायं पूर्वरङ्गः पवनपुरपते नाशयाशेषरोगान्॥ 10॥

अर्थात् सुखार्थाः सर्वभूतानां मताः सर्वाः प्रवृत्तयः इति सर्वः अपि जन यद्यपि सुखम् उद्दिश्य एव प्रवर्तते, तथापि पुत्रकलत्रवित्तादिभ्यो बहुधानि दुःखानि अनुभूय कर्मणा सिश्चतम् ऐहिकम् आमुिष्मकं च सर्वम् अपि नश्चरम्, दुःखसाधनं च भवति इति सञ्जाततत्त्वावबोधः सन् उत्तमगुरोः उपदेशेन भगवतः विष्णोः तत्त्वम् अधिगम्य भगवतः भक्तवात्सल्यादीनां कथाभिः प्रवृद्धभक्त्या मायाम् अभिभूय निरतिशयानन्दरूपे भगवति ब्रह्मणि मुदितः सन् वर्तिष्यति इत्यर्थः॥

इत्येवं क्रमेण श्रीमन्नारायणीये भक्तिरसमधिकृत्य प्रपश्चितं भवति॥

\*\*\*\*

# नारायणीयप्रतिपादितं श्रीकृष्णपारम्यम्

### Dr. V. Balaji

Assistant Professor Department of Sanskrit Dwaraka Doss Goverdhan Doss Vaishnav College Arumbakkam, Chennai – 106.

Ph: 9791699411

Email id: balbalram1990@gmail.com

असारेऽस्मिन् संसारे दुःखदावाग्निदग्धस्य आधिव्याधिप्रपीडितस्य पापादिविषण्णस्य मायामोहभ्रान्तचेतसो मानववृन्दस्य मनःसन्तापनिवारणाय चेतःप्रसादाय सुखावाप्तये च विद्वद्धौरेयाः तत्वज्ञाः काव्यशास्त्रनामकं रत्नं वाङ्मयमहोद्धेः सारभूतम् उददीधरन् । तदुक्तं महर्षिप्रवरेण कपिलमुनिना–

भावानुभूतिमद्वाक्यं रसवत् ध्वनिसङ्गतम् । गुणालङ्कारसञ्जुष्टं काव्यं रम्यार्थद्योतकम् ॥¹

इति । एवं तथाभूतस्य काव्यस्य सर्वप्रथमं लक्षणमित्थमुक्तम् अग्निपुराणे –

संक्षेपाद् वाक्यमिष्टार्थव्यवच्छिन्ना पदावली ।

काव्यं स्फुरदलंकारं गुणवद् दोषवर्जितम् ॥2

इति । एवं शब्दार्थशरीरं काव्यमिति सर्वसम्मतलक्षणमप्यस्ति साहित्यवाङ्मये । तथाभूतस्य काव्यस्य विशेषलक्षणं मम्मटाचार्यैः स्वीये काव्यप्रकाशे इत्थं सिन्नगद्यते —"तद्दोषौ सगुणौ शब्दार्थावनलङ्कृती पुनः कापि" 3 इति । तथाभूतस्य सहृदयमनःप्रीतिदायकस्य काव्यस्य उत्तम-मध्यम-अधमभेदेन विभागः कृतः,यस्मिन् काव्ये व्यङ्मार्थस्य प्राधान्यं दृश्यते तत्काव्यं उत्तमं ध्वनिकाव्यमिति, यत्र वाच्यव्यङ्मयोः समप्राधान्यमुत व्यङ्माद्वाच्यस्य प्राधान्यं दृश्यते तद्गुणीभूतव्यङ्मं मध्यममिति, यत्र व्यङ्मार्थ एव नास्ति तद्धममिति ध्वनिकारानुयायिभिः आलङ्कारैः विशेषविभागः कृतः ।

 $<sup>^{1}</sup>$  संस्कृतनिबन्धशतकम् -पृष्ठसंख्या 57 -.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> अग्निपुराणम् 337

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> काव्यप्रकाशः 1.4

अपि च काव्यस्य सामान्यतया दृश्यं श्रव्यमिति द्विप्रकारतया विभागः कृतः। श्रव्यं हि महाकाव्यं, खण्डकाव्यमिति विभागद्वयोपेतं विद्योतते। तयोर्मध्ये खण्डकाव्यं शृङ्गार-नीति-भक्तिनाम्ना त्रेधा संविभक्तं वर्तते। तेषु भक्तिविभागे स्तोत्रकाव्यानामुपस्थितिः द्रीदृश्यते। तत्र मेल्पुत्तूर् नारायणभट्टपादैः विरचितं नारायणीयाख्यं श्रीमन्नारायणस्तोत्रपरं महत्काव्यं चकास्ति। तत्र श्रीकृष्णस्य परमात्मत्वप्रकटनपरान् केचन पद्यविशेषानिधकृत्य स्थालीपुलाकन्यायेन किश्चिद्त्र विस्तार्यते।

स्तोत्रग्रन्थस्यास्य दशमस्कन्धस्य अष्टाशीतितमदशकस्यान्तिमं पद्यमित्थं वर्तते – सोऽयं कृष्णावतारो जयित तव विभो यत्र सौहार्दभीति-स्नेहद्वेषानुरागप्रभृतिभिरतुलैरश्रमैर्योगभेदैः । आर्तिं तीर्त्वां समस्ताममृतपदमगुः सर्वतः सर्वलोकाः स त्वं विश्वार्तिशान्त्ये पवनपुरपते भक्तिपृत्यें च भूयाः ॥ 1

अयं कृष्णावतार अत्यन्तमृत्कृष्टतमः विद्योतते, यतो हि – यत्र सर्वे जनाः सौहार्द-भीति-स्नेह-द्वेष-अनुरागप्रभृतिभिः नितरामश्रमदायकैः श्रीकृष्णे मनोनिवेशनोपायविशेषात्मकैः योगभेदैः, अर्थात् सौहार्दात् पाण्डवादयः, भीत्या कंसः, स्नेहात् यादवः, द्वेषात् शिशुपालादयः, अनुरागात् गोप्यः इति सर्वत्र सर्वे लोकाः समस्तामाध्यात्मिकादि दुःखत्रयसञ्जातपीडामितकम्य मोक्षं जग्मः, तस्मात् सकलपीडापहत्यै प्रारच्यायाः भक्तेः प्रवृद्धये च भूयाः इत्यर्थः। तत्र सर्वेषां प्रपन्नानां समस्तामार्तिं छित्त्वा अमृतपदाख्यं मोक्षं सन्ददाति इति सः प्रपन्नार्तिच्छद्, प्रणतार्तिहर इत्यादि नामभिः संस्तूयते। एवमस्ति च वचनमस्मित्सद्धान्ते स्वप्राप्तौ स्वयमेवोपायः इति, एवं श्रुतावपीत्थमुक्तं – यमेवेष वृणुते तेन लभ्यः² इति, अतः यमेवेष वृणुत, अर्थात् मोक्षं सन्दातुमिच्छति, तेभ्यः सुलभोपायभूतान् सौहार्दादि श्रीकृष्णाख्यपरमात्मचिन्तनोपाययोगभेदान् प्रदर्श्व, तदनुष्टाने सन्नियुज्य आर्तिं च विच्छिद्य अमृतपदं नियच्छित इत्यनेन मोक्षफलप्रदात् सैव इति विशेषार्थः व्यज्यते।

एवं तत्रैव दशमस्कन्धे नवाशीतितमदशके पद्यविशेष इत्थं चकास्ति –

रमाजाने जाने यदिह तव भक्तेषु विभवो

न संपद्यः सद्यस्तदिह मदकृत्वादशमिनाम् । प्रशान्तिं कृत्वैव प्रदिशसि ततः काममखिलम्

प्रशान्तेषु क्षिप्रं न खलु भवदीये च्युतिकथा ॥3

36

<sup>2</sup> मुण्डकोपनिषत् 3-2-3

 $<sup>^{1}</sup>$  नारायणीयं 10.88.11

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> नारायणीयं 10.89.1

हे श्रियः पते! निस्सन्देहमहं जाने यत् – तव भक्तानां किञ्चित् भजनामत्रेण अभीष्टफलं न यच्छतीति। यतो हि - अश्वामनाम् अर्थात् चाञ्चल्यमनस्कानां तेषां यद्यभीष्टफलानि सद्यः संप्रदीयते चेत्तर्हि नृनं तत् मदजनकाय भक्त्यनुष्ठानोपरोधाय एव स्यात्। अत एव कारणात् भगवद्भक्तानां तेषां चाञ्चल्यकारणात्मकान् दोषान् दूरीकृत्य,तस्मात् प्रशान्तचित्तानां तेषामिखलमभीष्टफलगुञ्जं अतिशीघं नियच्छित, भगवदाश्रितानां च्युतिकथा न कुत्रापि श्रुतमिति कारणादेव भवान् अच्युत इत्यपि जोघुष्यते सर्वैः, अनेन स्वाश्रितानां भक्तानाम् ऐहिकामुष्मिकफलसन्दातृ सैव इति सुस्पष्टं विज्ञायते। तच्चोक्तं गीतायाम् – लभते च ततः कामान् मयैव विहितान् हि तान्। इति।

एवमत्तरत्र द्वादशतमस्कन्धे अष्टनवतितमे दशके इत्थं समुपवर्ण्यते –

यस्मिन्नेतद्विभातं यत इदमभवत् येन चेदं य एतदु

योऽस्मादुत्तीर्णरूपः खलु सकलमिदं भासितं यस्य भासा ।

यो वाचां दूरदूरे पुनरपि मनसां यस्य देवाः मुनीन्द्राः

नो विद्युस्तत्वरूपं किमु पुनरपरे कृष्ण तस्मै नमस्ते ॥2

इदमिखलं जगत् अभिन्ननिमित्तोपादानकारणभूताद्यस्मात्सञ्जातं, यस्मिन्नधिष्ठाने नितरां तिष्ठति, प्रलयकाले यस्मिन् संलीयते, यस्य रूपमप्राकृतं, यस्य भासा सर्वंमिदं विभाति, यस्य स्वरूपः, स्वभावश्च वाचामगोचरभूतः, तस्मात् कारणात् तत्वं रूपं देवैः मुनीन्द्रैश्च सुलभतया वेदितुमशक्यः किमु सामान्यैः, तथाविशेषभूताय पुरुषोत्तमाय सिच्चदानन्दरूपाय ते नमो नम इति पद्यार्थः। तत्र श्लोकस्थ प्रथमपादेन परब्रह्मलक्षणं जगत्कारणं संसूच्यते, आह च भृगुवल्यां – यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्तीति तद्विजिज्ञासस्य तद्वह्मोति इति । एवं योऽस्मादुत्तीर्णरूपः इति पद्प्रयोगेण अस्माद् कर्मवासनाप्रपीडितात् जगतः व्यतिरिक्तस्वरूपः अर्थात् अप्राकृतदिव्यमङ्गलविग्रहभाक्, तस्मात् जगदात्मत्वेऽपि तस्य तद्गतदोषाः न स्पृहेयु इत्यर्थः ध्वन्यते।

एवमेव ह्युत्तरत्र –

यद्गीत्योदेति सूर्यः दहति च दहनो वाति वायुस्तथान्ये

यद्गीताः पद्मजाद्याः पुनरुचितबलीनाहरन्तेऽनुवेलाम् ।

येनैवारोपिताः प्राङ्गिजपद्मपि ते चयावितारश्च पश्चात्

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> भगवदगीता 7.22

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> नारायणीयं 12.98.1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> तै.उ.भृगुवल्ली 1.1.1

## तस्मै विश्वं नियन्त्रे वयमपि भवते कृष्ण ! कुर्मः प्रणामम् ॥<sup>1</sup>

यस्माद्गीत्या रविः समुदेति, अग्निश्च दहति, वायुश्च वाति तच्चोक्तमुपनिषदि – भीषास्माद्वातः पवते भीषोदेति सूर्यः भीषादग्निश्चेन्द्रश्च मृत्युर्धावति पञ्चमः इति। एवं ये चतुर्चमुखादयः सत्यलोकादि निजपदेषु येन पूर्वं समारोपिताः, द्विपरार्धावसाने येन च्युतिं प्रापिताश्च भविष्यन्ति। तथाभूताय ब्रह्मादीनामपि नियामकाय सर्वेश्वराय कृष्णाय मत्प्रणामततीः परिसमर्पयेम इत्यर्थः। पद्येनानेन भगवतो कृष्णस्य परमात्मलक्षणभूतं सर्वनियामकत्वाख्यं गुणविशेषं संसूच्यते।

एवं तत्रैव -

त्रैलोक्यं भावयन्तं त्रिगुणमयमिदं त्र्यक्षरस्यैकवाच्यम् त्रीशानामैक्यरूपं त्रिभिरिप निगमैर्गीयमानस्वरूपम् । तिस्रोऽवस्था विदन्तं त्रियुगजनिजुषं त्रिकमकान्तविश्वम् त्रैकाल्ये भेदहीनं त्रिभिरहमनिशं योगभेदैर्भजे त्वाम् ॥3

इदं त्रिगुणमयं सत्वरजस्तमस्तारतम्येन विलक्षणं त्रैलोक्यं सृजन्तं, त्र्यक्षराख्यस्य प्रणवस्य प्रधानमभिधेयं, त्रिमूर्तीनामैक्यस्वरूपम्, आह च वचनविशेषः ब्रह्मा विष्णुश्च रुद्रश्च परस्यैव विभूतयः इति,वेदत्रयेः प्रतिपाद्यमानं स्वरूपं, जाग्रत्स्वप्रसुषुप्त्यादि अवस्थात्रयसाक्षिनं, त्रियुगजनिजुषं – कृतयुगे प्रजानां कृतकृत्यतयावतारप्रयोजनाभावादितरेषु त्रिषु त्रेताद्वापरकलियुगेषु अवतारं जुषन्तं, त्रिभिर्पदिविश्वेपैः क्रान्तविश्वं, भूतभविष्यद्वर्तमानेषु कालेष्वद्वितीयम् उत जायतेत्यादि षट्भावविकारहीनं, एवम्भूतं त्वाम् अहमनिशं कर्मज्ञानभक्तियोगैः भजे इति पद्यार्थः। तत्र तिस्रोऽवस्था विदन्तम् इति पद्मयोगेण अवस्थात्रयाधिष्ठातृत्वं भगवित व्यज्यते, विशिष्य स्वप्नावस्थायां जीवेनानुभूयमानं सर्वं परमात्मना सृष्टं सर्वाशस्याप्याश्चर्यत्वादिति सन्ध्याधिकरणे - न तत्र रथाः रथयोगाः पन्थानो भवन्ति......स हि कर्ता इति वृहदारण्यकरश्रत्या निर्णीतविषय अत्र व्यज्यते। एवं त्रैकाल्ये भेदहीनम् इति प्रयोगेण परस्य सत्यां ज्ञानमनन्तं ब्रह्म इति ब्रह्मलक्षणप्रतिपादकश्चितिवाक्यस्थानन्तपदेन देशतः कालतः वस्तुतश्चापरिच्छेद्यत्वं ध्वन्यते। तथाभूतं परमात्मलक्षणोपेतं त्वामहमनिशं भजे इत्यर्थः।

# अपि च – सत्यं शुद्धं विबुद्धं जयित तव वपुर्नित्यमुक्तं निरीहम् निर्द्धन्द्वं निर्विकारं निखिलगुणगणव्यञ्जनाधारभूतम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> नारायणीयं 12.98.8

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> तै. उ. 2.8.1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> नारायणीयं 12.98.9

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ਭੂ.ਤ 4.3.10

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> तै.उ.2.1.1

## निर्मूलं निर्मलं तिन्नरविधमिहिमोल्लासि निर्लीनमन्त-निस्सङ्गानां मुनीनां निरुपमपरमानन्दसान्द्रप्रकाशम् ॥¹

हे कृष्ण ! तवेदं स्वरूपम् आविर्भूतिनरितशयोत्कर्षं प्रकाशते। तत्कथिमिति सत्यादि विशेषणपदैः दृढीिक्रयते। सत्यं – परमार्थसत्यं तव स्वरूपम्, विवुद्धमिति पद्प्रयोगेण तस्य स्वयंप्रकाशत्वं, नित्यमुक्तमित्यनेन बन्धमोक्षाद्यवस्थाभावत्वं, निरीहिमिति प्रयोगेण कर्मफलभोक्तृत्वाद्यभाववत्वं, निर्ह्वन्द्वमित्यनेन तत्सदृशपुरुषान्तराभावत्वम् अनेन सदेव सोम्य इद्मग्र आसीदेकमेवाद्वितीयम्² इति श्रुतिवाक्योक्तम् स्वरूपतो स्वभावतश्चाद्वितीयत्वं संसूच्यते, निर्विकारिमत्यनेन परिणामादिविकाराभावत्वं, निर्विलानां गुणगणानां आधारभूतं, तच्चोक्तं विष्णुपुराणे - समस्तकल्याणगुणात्मकोऽसौ स्वशक्तिलेशोद्धृतभूतसर्गः। तेजो बलैश्वर्यमहाविभूतिः सुवीर्यशक्त्यादि गुणैकराशिः। उपः पराणां सकला न यत्र क्लेशाद्यः सन्ति परावरेशे॥ इति। एवं निर्मूलिमत्यनेन तस्य निष्कारणत्वमुच्यते, अनेन तस्य सर्वस्मात्परत्वं संसूच्यते। निर्मलमित्यनेन हेयगुणरिहतत्वं, तद्प्युक्तं विष्णुपुराणे – समस्तहेयरिहतं विष्णवाख्यं परमं पदम्। इति। एवं निरविधमिहमोल्लासीत्यनेन कालदेशाद्यपरिच्छिन्नवैभवयुतं, निस्सङ्गाणां मनीनां हृदये प्रकाशमानम्, असंख्येयानन्दभूयिष्ठं तव स्वरूपं, स्वभावश्च विद्योतते। तथाभूताय कृष्णाय नमो नम इति पद्यार्थः।

एवम्भूताः पवनपुरपितगुणगणप्रतिपादकपराः, तस्य परमात्मत्वलक्षणद्योतकाः बहवो पद्यविशेषाः ग्रन्थेऽस्मिन् संविराजन्ते। तेषु स्थालीपुलाकन्यायेन यथामित कोडीकृत्य पत्रेऽस्मिन् प्रतिपादितं वर्तते। एवम्भूताः बहवः स्तोत्रग्रन्थाः संस्कृतसाहित्ये देदीप्यमानाः संविराजन्ते, तेषां परमं प्रयोजनं संसारदावाग्निदग्धानां जीवानां भिक्तमार्गप्रवर्तनं, तदनुष्ठातॄणां संसारिनवृतित्वमेव, अतः वयमिप तदा समनुष्ठीय संसाराद्विमुक्तये यतेमिह इति।

### उपयुक्तय्रन्थसूची -

श्रीमन्नारायणीयम् - Sri Mahalakshmi – Mathrubhutheswarar Trust – 2019

श्रीमद्भागवतमहापुराणम् – Gita Press, Ghorakpur - 29

श्रीमद्वाल्मीकिरामायणम् – R. Narayanaswamy - 2021

 $<sup>^{1}</sup>$  नारायणीयं 12.98.10

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> छा.उ.6.2.1

<sup>3</sup> वि.पु.6.5.84

<sup>4</sup> वि.पु.6.5.85

<sup>19</sup> वि.पु.1.22.53

# नारायणीये शब्दचित्रवैचित्र्यम्

### Dr.V.Yamuna Devi,

Asst.Professor, The KSRI,Chennai

यद्ब्यिभिध्यान-समाधि-धौतया धियानुपश्यन्ति हि तत्त्वमात्मनः। वदन्ति चैतत् कवयो यथारुचं स मे मुकुन्दो भगवान् प्रसीदताम्॥ भागवते II.5.21

श्रीशुकमुखात् गिलतं परमं फलम् श्रीमद्भागवतम्। तच्च फलं स्त्रीणां बालानां चास्वाद्यं भवेदिति तस्य सारोद्धारेण नारायणभट्टित्रवर्याः श्रीमन्नारायणीयं नामकस्तोत्रकाव्यसुधां रचयाम्बभूवुः। अस्य स्तोत्रकाव्यस्य प्रतिवर्णेषु पदेषु च सुधास्वादः वर्तते इति नातिशयोक्तिः। काव्यस्यास्य शब्दवैचित्र्यं स्थालीपुलाकन्यायेन अस्मिन् पत्रे आलोक्यते।

कुन्तकाचार्याः (वक्रोक्तिजीविते , प्रथमोन्मेषे.7)काव्यलक्षणं निरूपयन्तः वदन्ति -

शब्दार्थी सहितौ वक्रकविव्यापारशालिनि। बन्धे व्यवस्थितौ काव्यं तद्विदाह्णादकारिणि॥ इति। अग्रे पुनः पण्डितजगन्नाथस्य (रसगङ्गाधरे, प्रथमानने, 1) काव्यलक्षणमपि -

रमणीयार्थप्रतिपादकः शब्दः काव्यम्॥

इत्यस्ति। शब्दब्रह्मस्वरूपिणं नारायणं साक्षात् पश्यद्भिः नारायणभट्टित्रिभिः रचितेऽस्मिन् स्तोत्रकाव्ये श्रीमन्नारायणीये शब्दरामणीयकं प्रत्येकस्मिन् श्लोकेऽपि अनुभूयते इति नात्युक्तिः। तथापि भगवतः रूपलावण्यं तथा तस्य लीलाः वर्ण्यमानाः केचन श्लोकाः अत्र स्वीकृताः यतः (I.7)

नेत्रैः श्रोत्रेश्च पीत्वा परमरस-सुधाम्भोधिपूरे रमेरन् ॥ इति कवेरेव वचनात् । वर्णविन्यासवकृत्वं नृसिंहावतारवर्णने (25) भयानकरसद्योतकाः ओजोगुणबद्धाः वर्णाः कालिङ्गमर्दनदशके (55) नर्तनानुकूल लिलतपद्विन्यासः, रासकीडादिवर्णनेषु (68-9) सर्वत्र शब्दवैचित्र्यं सुस्पष्टं दृश्यते।

काव्यरसनिष्यन्दिनः केचन शब्दाः/श्लोकाश्च अत्र चिताः - प्रथमं तावद् श्री युतस्य नारायणस्यैव श्रीमन्नारायणः इति व्यवहारात् कविना प्रतिपादितं लक्ष्म्याः वर्णनम् प्रथमं आलोक्यते-

### लक्ष्मीः चञ्चला

लक्ष्म्याः लोकापवादः अस्ति यत् सा चञ्चला इति । तत्र भट्टित्रणा कारणमेकं प्रतिपादितम्। सा हि लक्ष्मीः निरुपम-माधुर्यैकसारहरेः वपुस्सौन्दर्येण आकृष्टचेताः अन्यत्र गन्तुमशक्त्या स्वभक्तेष्वपि न आस्ते इति अस्मिन् श्लोके वदित (II.4) -

### तेनास्या बत कष्टमच्युत विभो त्वदूप- मानोज्ञक-

## प्रेमस्थैर्यमयाद्चापलबलाचापल्यवार्तोदभूत्॥

अत्र अचापलबलाच्चापल्यवार्ता इति अचापला इत्यत्र हरौ स्थैर्यत्वम् अभिद्योत्यते। नारायणस्य रूपलावण्यादिगुणैरेव आकृष्टहृदया तस्य गुणकीर्तनरतेषु स्थिरवासा इति द्रढयति यथा (II.5)–

ये त्वच्यानगुणानुकीर्तनरसासक्ता हि भक्ता जनास्तेष्वेषा वसित स्थिरैव दियतप्रस्तावदत्तादरा॥ इति । त्वद्गुणानुकीर्तनरसासक्तेषु भक्तेषु एव वासः लक्ष्म्यै रोचते<sup>7</sup> इत्युक्तद्वारा, तस्याः हरौ प्रेमातिशयो व्यज्यते ।

## दैत्यानां वर्णनम्

दैत्यानां निग्रहाय तेषामेव हेतुना विष्णुः भूमौ अवतरतीति दैत्यानां विषयः कथं भट्टित्रिभिः प्रतिपादितः इति अत्र आलोक्यते । जयविजयौ दितिकश्यपयोः यमलसुतत्वेन जातौ । तौ च लोकपीडनेन अन्यौ यमाविवासतुः इति चारु वर्णयति भट्टित्रः (XI.7) - यमौ च लोकस्य यमाविवान्यौ॥

पूर्व-परशब्दयोः प्रयोगे च (XI.8) -

## हिरण्यपूर्वः किरापुः किलैकः परो हिरण्याक्ष इति प्रतीतः।

इत्यस्मिन् श्लोके पूर्वशब्द प्रयोगे औचित्यम्। अत्र पूर्वशब्देन दैत्यस्य नाम्नि हिरण्यः पूर्वः, तथा जन्मना च ज्येष्ठः इति द्वाविप अर्थौ प्रतिबोधितौ । परश्च अनुजः हिरण्याक्षः इत्यत्रापि परशब्दः पूर्वपदस्य विपर्ययः सन्निप भ्रातरौ द्वाविप लोकहिंसाविषये अनुगुणौ एवेति सूच्यते कविना।

अत्र कविः हिरण्याक्षस्य चरितम् प्रथमं वर्णयित तत्र हेतुः अवतारक्रमानुसारं वराहावतारं प्रथमं निर्वर्ण्य पश्चात् हिरण्यकिशपोः नृसिंहावतारस्य वर्णनम् करोति॥

### भवदीयां वसुमतीम्

नारायणभक्तः कपटपटुधीः नारदमुनिः हिरण्याक्षं एवं प्रचोदयति –

स मायावी विष्णुईरति भवदीयां वसुमतीं

प्रभो कष्टं कष्टं किमिद्मिति तेनाभिगदितः।

नद्न् कासौ कासाविति स मुनिना दर्शितपथो

### भवन्तं सम्प्रापद्धरणिधरमुद्यन्तमुद्कात्॥

अत्र भवदीयां वसुमतीमिति प्रयोगे स्वारस्यम्। श्रीश्च भूश्च नारायणस्य पत्न्यौ इति लोकविदितेऽपि नारदः हिरण्याक्षमुत्तेजियतुम् "भवता अपहृत्य आनीतां क्ष्माम् "इत्यर्थे भवदीयां वसुमतीमिति हिरण्याक्षं प्रति शब्दं प्रयुङ्के।

वराहावतारवर्णनावसरे वराहशब्दपर्यायवाची कोलः यः लिलतपदः सः चितः। स एव शिशुकोलः शैलमात्रः भवन् जगर्जिथ घोरघोरमिति उक्तिवैचित्र्यं वहते।(XII.3, 5)-

नासापुटात् समभवः शिशुकोलरूपी॥ कोसावचिन्त्यमहिमा किटिरुत्थितो मे नासापुटात् किमु भवेदजितस्य माया इत्थं विचिन्तयति धातरि शैलमात्रः सद्यो भवन् किल जगर्जिथ घोरघोरम्॥

भक्तानां वर्णने केचन पदप्रयोगाः अग्रे निरूप्यन्ते।

### धीरः - प्रह्लादः

महाकविना कालिदासेन धीरस्य लक्षणमेवमुक्तं -यत् "विकारहेतौ सित येषां न चेतांसि विकियन्ते त एव धीराः" इति। तत्र कुमारसम्भवे अनन्यलावण्यपरायाः पार्वत्याः सौन्दर्यदर्शनेनापि शिवस्य चित्तं न व्यचलत् तादृशस्य हरस्य स्थैर्यं वर्णयन् धीरः इति पदप्रयोगे रमणीयता । कामजेतारं धीरः इति व्यवहरित कालिदासः।

तथैव अत्र भट्टित्रिमिः स्विपत्रा प्रह्लादः बहुधा पीडितः – शूलैराविद्धः, दिग्गजगणैः मिथतः, महासपैँदृष्टः, अनशनगराहारविधुतः, पर्वतश्वङ्गात् अविक्षप्तः- तथापि भगवित स्वाचलभिक्तं प्रकटयामास इति कारणात् प्रह्लादं धीरशब्देन निर्दिशति - अत्र प्रह्लादस्य भीत्यभावः परमात्मनः तत्त्वज्ञानाच स एव धीरः इति औचित्यम् ।(24.9) -

पिता शृण्वन् बालप्रकरमितलं त्वतस्तुतिपरं रुषान्धः प्राहैनं कुलहतक कस्ते बलिमिति। बलं मे वैकुण्ठस्तव च जगतां चापि स बलं स एव त्रैलोक्यं सकलिमिति धीरोऽयमगदीत्॥

यद्यपि प्रह्लादः जानाति यत् तस्य पिता क्रोधान्धः तं हिनष्यित इति तथापि स्थैर्येण नारायणः एव जगतामाधारभूतः ईश्वरः इति झटिति वदित। प्रह्लादस्य परिचयं कुर्वद्भिः भट्टित्रिभिःउच्यते यत् (24.4c)-

### स वै जात्या दैत्यः शिशुरपि समेत्य त्विय रितम्

अत्र वै इति अव्ययस्य प्रयोगेण उक्तिवैशिष्टां वर्तते। सः जात्या केवलं दैत्यः न तु स्वभावेन इति अर्थं प्रकटयति ।

### मानी – ध्रुवः

सुरुच्या अधिक्षिप्तः ध्रुवः स्वमात्रा सुनीत्या च भगवदाराधनं उपिद्वयते । तदेव कर्त्तव्यतया निश्चित्य पञ्चवर्षकः बालकः नगरात् वनं गतः इति वर्णयन् कविः उद्घोषयति यत् स किल मानी इति -

## आकर्ण्य सोऽपि भवदर्चननिश्चितात्मा मानी निरेत्य नगरात् किल पश्चवर्षः। 17.4 ab

सः मानी। सः किल मानी। सः पञ्चवर्षः किल मानी।यतः लोके यद्यपि जनाः अपमानसहस्रेणापि हरौ भक्तिं न कुर्वन्तीति उक्तिवैचित्र्येण कविः ध्रुवस्य भक्तिं वर्णयन् सम्यक् प्रतिपादयति।

## दुर्वासाः परार्तिशीलः

दुर्वाससं मुनिं एकेनैव शब्देन परिचयं कारयति अम्बरीषचरितवर्णनावसरे यथा-

तत्राथ पारणदिने भवदर्चनान्ते दुर्वाससास्य मुनिना भवनं प्रपेदे।

भोक्तुं वृतश्च स नृपेण परार्तिशीलो मन्दं जगाम यमुनां नियमान् विधास्यन्॥ (33.4)

दुर्वाससो मुनेः प्रवृत्तिः महाभारतवनपर्वण्यपि पाण्डवानां क्लेशकरणार्थमेव स्वशिष्यवृन्दैः द्रौपद्याः भोजनानन्तरमेव सः ययौ इति वर्णिता वर्तते।

एवमेव शकुन्तलायाः शापावसरमपि । शाकुन्तले मुनेः व्यक्तित्वं प्रकटयति कालिदासकविः।

अत्रापि सः मुनिः द्वादशीपारणवेलायाः अतिक्रमानन्तरमेव स्वस्य भोजनिमिति कृतसङ्कल्पेन अम्बरीषनृपेण पारणार्थे वृतेऽपि मन्दमेव यमुनां जगाम इति सः परार्तिशीलः इति तस्य चारित्र्यचित्रणं एकेनैव पदेन कविः निर्दिशति ।

रामायणस्य सुन्दरकाण्डस्य सङ्ग्रहेऽपि शब्दप्रयोगचारुत्वं दृश्यते यथा अत्र-

त्वद्वार्ताकर्णनोद्यद्गरुदुरुजवसम्पातिसम्पातिवाक्य-

प्रोत्तीर्णाणीधिरन्तर्नगरि जनकजां वीक्ष्य दत्वाङ्गुलीयम्।

प्रक्षुद्योद्यानमक्षक्षपणचणरणः सोढबन्धो दशास्यं

दृष्ट्वा प्रुष्ट्वा च लङ्कां झटिति स हनुमान् मौलिरत्नं ददौ ते॥ (35.3)

अस्मिन् श्लोके हनुमान् सागरोल्लिङ्गनं कृत्वा सीतायाः अन्वेषणावसरे रात्रौ चिन्द्रकायाः प्रकाशे लङ्कां दृष्टवान् इति वाल्मीकिर्वर्णयति। अत्र भट्टित्रः अन्तर्नगरि वीक्ष्य जनकजामिति उत्तवा उत्तरत्र दृष्ट्वा सृष्ट्वा लङ्कामिति वर्णयति ।यतः रात्रौ हनुमता लङ्का सम्यक् न दृष्टा, अपि च, लङ्कायाः दृहनार्थं तत्र तत्र नगरीं सम्यक् वीक्ष्य, नगरी दृग्धाः अपि च जानकी न दृग्धा भवेदिति सावधानेन दृष्ट्वा लङ्कां सुष्टवानिति अत्र दृष्ट्वा इति पदस्य सामञ्जस्यं वर्तते।(39.9)-

यशोदायाः चारित्र्यमपि पदद्वयेन निर्वर्ण्यते भट्टित्रिभिः –

अहो खलु यशोद्या नवकलाय-चेतोहरं भवन्तमलमन्तिके प्रथममापिबन्त्या दशा। पुनः स्तनभरं निजं सपदि पाययन्त्या मुदा मनोहरतनुस्पृशा जगति पुण्यवन्तो जिताः॥

भगवन्तं नारायणं पुत्रत्वेन प्राप्य तस्य बाल्यलीलादीनां दर्शने च यशोदायाः अनन्यसाधारणसौभाग्यं इति बहवः बहुधा वर्णयन्ति । अत्र तु भट्टित्रिभिः जगित पुण्यवन्तो जिताः इति भङ्यन्तरतया वाचा क्रुप्तरूपेण च निरूप्यते इति रसात्मकः। एवमेव वर्णविन्यासैः उचितपदप्रयोगैः भित्तरसभिरतैः श्लोकैः आबालैः सेव्यम् पण्डितैर्मान्यं भक्तैः सेव्यमानं वर्तते इदं श्रीमन्नारायणीयं नाम स्तोत्रकाव्यम्।

# श्रीमन्नारायणीयस्तोत्रे भक्तिरसः

#### - PADMANABHAN.A

# सिचदानन्दरूपाय विश्वोत्पत्त्यादिहेतवे । तापत्रयविनाशाय श्रीकृष्णाय वयं नुमः ॥

रसशास्त्रेऽस्मिन् आलङ्कारिकैः पण्डितैः लोकोत्तरवर्णनानिपुणकविकर्मणः काव्यस्य प्रयोजनं बहुधा उक्तमस्ति । तत्र काव्यप्रकाशे आचार्यस्य मम्मटस्य इयं उक्तिः भवति , यथा –

" काव्यं यशसेऽर्थकृते व्यवहारविदे शिवेतरक्षतये।

सद्यः परिनर्वृतये कान्तासिम्मततयोपदेशयुजे"॥ (का. प्र. 1. 2) इति । यथा कालिदासादीनां यशः , श्रीहर्षादीनां धनप्राप्तिः , राजगुरुकान्तादीनां व्यवहारज्ञानं , तथा अमङ्गलिनवृत्तौ वातरोगात् पीडितगुरोः रोगप्रशमनं कर्मविपाकप्रायश्चित्तरूपेण शिष्यः मेल्पत्तूर् नारायणभट्टः रोगप्रतिमां प्रत्यगृह्णात् । परमात्मनः करुणामेव रोगिनवृत्तौ परमौषधम् निश्चित्य सत्वरमेव अयं शिष्यः गुरुपवनपुरीं समासाद्य भिक्तरसप्रधान नारायणानुबन्धीय श्रीमद्भागवतार्थसङ्ग्रहस्वरूपाणि सहस्रोत्तराणि पद्यानि निर्माय रोगान्निर्मृक्तः सञ्जातः ।

#### रसस्वरूपम् –

किञ्च सकलप्रयोजनमौिलभूतं काव्यपठनसमनन्तरमेव विगलितवेद्यान्तरमानन्दं रसास्वादनं सहृदयैः अनुभूयते , अर्थात् रसास्वादनेन आनन्दः समुद्भवति । रस्यते – आस्वाद्यते इति रसः । अस्य रसस्य लक्षणं आचार्येण धनञ्जयेन दशरूपके एवं उक्तम् आसीत् , यथा –

### " विभावैरनुभावैश्च सात्विकैर्व्यभिचारिभिः ।

**आनीयमानस्वादुत्वं स्थायी भावो रसः स्मृतः ॥** " इति । विभाव, अनुभाव, सात्विक, व्यभिचारिभावादीनां संयोगात् रसनिष्पत्तिः इति भरतमुनिना अपि सामान्यलक्षणमुक्तम् । अयं च रसः नवधा विभज्यते । यथा –

"श्वन्तरहास्यकरुणा रौद्रवीरभयानकाः । बीभत्साद्भुतशान्ताश्च रसाः पूर्वैरुदाहृताः ॥ " इति । यथा श्वन्तरः, हास्यः , करुणः, रौद्रः , वीरः , भयानकः , बीभत्सः, अद्भुतः, शान्तः इति नव रसाः सन्ति । एवं रीत्या प्रत्येकस्य रसस्य स्थायी भावोऽपि भवति यथा – " रितः, हासः, शोकः, कोधः, उत्साहः, भयं, जुगुप्सा, विस्मयः, शमः" इति । तत्र " भक्तिः" इत्यपि अन्यतमः रसः भवति

रससामग्रीसद्भावात् इति केचन आलङ्कारिकाः अङ्गीकुर्वन्ति, परन्तु अन्ये भक्तिरसोऽपि रत्यादि स्थायिषु संक्षिप्तो भवति इति प्रदर्शयन्ति ।

#### भक्तिरसः –

भक्तिः नाम उपायपूर्वकं भगवित मनसः स्थिरीकरणमेव इति। नारदभक्तिसूत्रे "सा त्वस्मिन् परमप्रेमरूपा" इति भक्तिं प्रति उक्तः । श्रीमद्भागवतपुराणे भक्तेर्नवविधत्वमुक्तं –

"श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मिनवेदनम् ॥" इति । अत्र प्रत्येकविधस्य प्रत्येकः आदर्शपुरुषः भवति, यथा श्रवणस्य परीक्षित्, कीर्तनस्य नारदः, स्मरणस्य प्रह्लादः , पादसेवनस्य लक्ष्मीः , अर्चनस्य पृथुः , वन्दनस्य अक्रूरः , दास्यस्य आञ्जनेयः, सख्यस्य अर्जुनः, तथा आत्मिनवेदनस्य बलिः इत्यादयः भिक्तरसे प्रसिद्धाः । भरतमुनिवाक्यानुसारेण भिक्तः नाम ईश्वरविषया रितः इत्यर्थः । भिक्तरसस्य लक्षणं भिक्तरसामृतसिन्धौ एवमुक्तम् यथा –

" विभावैरनुभावैश्च सात्विकैर्व्यभिचारिभिः । स्वाद्यत्वं हृदि भक्तानां आनीय श्रवणादिभिः ।

एषा कृष्णरितः स्थायीभावो भिक्तरसो भवेत् ॥" इति । अस्यायमर्थः यथा विभावानुभाव-सात्विकव्यभिचारादिभावैः श्रवणादिभिः कारणात् भक्तानां मनिस कृष्णरितः यत् स्वाद्यते तदेव भिक्तरसः इति । भिक्तरसस्य स्थायित्वम् उच्यते यथा – " स्थायीभावोऽत्र सः प्रोक्तः श्रीकृष्णविषया रितः " इति । यथा केनाप्युपायेन श्रीकृष्णे मनोनिवेशः भवित, तदेव स्थायीभावः इति । उदाहरणतया द्वितीये दशके -(1.2.7.) " एवम्भूततया हि भक्त्यभिहितो योगस्य योगद्वयात्

# कर्मज्ञानमयाद्भृशोत्तमतरो योगीश्वरैर्गीयते । सौन्दर्यैकरसात्मके त्विय खलु प्रेमप्रकर्षात्मिका

भक्तिर्निश्रममेव विश्वपुरुषैर्ठभ्या रमावल्लभ॥" इत्यत्र कविः भगवत्त्रेम्णा यः प्रकर्षोऽतिशयः तदात्मिका भक्तिः सकलजनैः अनायासं लभ्यते यथा सौन्दर्यस्य रसत्वं, आह्वादजनकत्वात् इति । अत्र भगवत्सौन्दर्यवर्णनाद्वारा स्थायीभावः प्रदर्शयति । तथा भक्तिरसस्य विभावानुभावलक्षणे भक्तिरसामृतसिन्यौ –

" ये कृष्णभक्तमुरलीनादाद्या हेतवो रतेः । अनुभावास्तु चित्तस्थभावानां अवबोधकाः । ते बहिर्विकियाप्रायाः प्रोक्ता उद्भास्वराख्यया ॥" इति ।

अत्र गोविन्दो गोप्यश्चालम्बनविभावः। चन्द्रमन्दानिलचरित्रश्रवणादयः उद्दीपनविभावाः । कटाक्षवीक्षणादिशरीरजभावाः अनुभावाः इति । यथा नारायणीये द्वितीये दशके – (1.2.3.)

> " यत्त्रैलोक्यमहीयसोऽपि महितं सम्मोहनं मोहनात् कान्तं कान्तिनिधानतोऽपि मधुरं माधुर्यधुर्यादपि । सौन्दर्योत्तरतोऽपि सुन्दरतरं त्वद्रूपमाश्चर्यतोऽ -

> > प्याश्चर्यं भुवने न कस्य कुतुकं पुष्णाति विष्णो विभो ॥" इति ।

अस्यायमर्थः यत् त्रैलोक्येऽस्मिन् अतिशयेन पूजितं उत्कृष्टं वस्तु तस्मादिप मिहतं अत्युत्कृष्टं । मोहनं वस्तु तस्मादिप अतिमोहनं आह्वादकं , माधुर्यात् मधुरं , सौन्दर्यात् सुन्दरं , यत् अद्भुतालम्बनं वस्तु तस्मादिप आश्चर्यं भगवदूपम् । अत्र मुमुक्षूनां जीवन्मुक्तानामिप भगवदूपं दर्शनश्रवणस्मरणादौ औत्सुक्यं जनयित इत्यर्थे भिक्तरसस्य विभावः प्रदर्शयित । तथा च तृतीये दशके – (1.3.7.)

" विधूय क्केशान्मे कुरु चरणयुग्मं धृतरसं भवत्क्षेत्रप्राप्तौ करमपि च ते पूजनविधौ । भवन्मूर्त्यालोके नयनमथ ते पादतुलसी –

परिघ्राणे घ्राणं श्रवणमि ते चारुचिरते ॥" इत्यत्र कवेः स्वस्य रोगान् बाह्यानाभ्यन्तरान् विधूय भवत्क्षेत्रप्राप्तौ सञ्जातकौतुकं कर्तव्यं, करयुगलमि पूजनस्य विधिव्यापारस्य धृतरसं कर्तव्यं, नयनद्वयमि भगवतः मूर्तिदर्शने धृतरसं कर्तव्यं, तथा च श्रीपादे अर्चितायाः तुलस्याः परिघ्राणे घ्राणेन्द्रियं धृतरसं कर्तव्यं, श्रोत्रेन्द्रियमि मनोहरे चिरत्रे स्तुतौ धृतरसं कर्तव्यमित्यादि विषये अनुभावः प्रदर्शितः । एवमेव सात्विकभावानां लक्षणं यथा –

" कृष्णसम्बन्धिभिः साक्षात्किञ्चिद्वा व्यवधानतः । भावैश्चित्तं इहाकान्तं सत्वं इत्युच्यते बुधैः ।

सत्वादस्माद्समुत्पन्ना ये भावास्ते तु सात्विकाः ॥" इति । यथा मनः रितभावेन कृष्णापेक्षया साक्षात् परोक्षात् वा आक्रान्तं भवित तदेव सत्वं इति । अस्मात् सत्वात् ये भावाः उत्पद्यन्ते त एव सात्विकभावाः इत्युच्यन्ते । तथा स्तम्भप्रलयरोमाञ्चादयः साक्षात्सम्बन्धिताः सात्विकभावाः इत्युच्यते । उदाहरणतया द्वितीये दशके – (1.2.6)

" एवम्भूतमनोज्ञतानवसुधानिष्यन्दसन्दोहनं त्वद्रुपं परचिद्रसायनमयं चेतोहरं शृण्वताम् ।

### सद्यः प्रेरयते मतिं मद्यते रोमाञ्चयत्यङ्गकं

व्यासिश्चत्यिप शीतबाष्पविसरेरानन्दमूर्च्छोद्भवैः ॥ " इत्यस्मिन् श्लोके भगवद्भक्तेः उत्पत्तिं प्रदर्शयित । यथा भगवद्कथाश्रवण नामकीर्तनादि लक्षणया आनन्दमूर्छोद्भवैः शीतबाष्पविसरेः प्रेमप्रकर्षणाहैतुकेन सकलेन्द्रियाणां वृत्तिः एव भक्तिरसः । अत्र आनन्दमूर्छा शीतबाष्पविसरादि शब्दैः सात्विकभावः प्रदर्श्यते । तद्वत् व्यभिचारिभावाः नाम -

" अथोच्यन्ते त्रयिश्वंशद्भावा ये व्यभिचारिणः । विशेषेणाभिमुख्येन चरन्ति स्थायिनं प्रति॥" इति । अस्यार्थः यथा ये भावाः विशेषेण आभिमुख्येन च स्थायीभावं प्रति चरन्ति ते व्यभिचारिणः इति । अत्र निर्वेदग्ठानिशङ्कादयः त्रयिश्वंशत् भावाः व्यभिचारिणः इति अङ्गीक्रियन्ते। यथा षण्णविततमे दशके – (96.8.) " निर्विण्णः कर्ममार्गे खलु विषमतमे त्वत्कथादौ च गाढं

जातश्रद्धोऽपि कामानिय भुवनपते ! नैव शक्कोमि हातुम् । तद्भूयो निश्चयेन त्विय निहितमना दोषबुद्धा भजंस्तान्

पुष्णीयां भक्तिमेव त्विय हृद्यगते मङ्क्षु नङ्क्यन्ति सङ्गाः ॥" श्लोकेऽस्मिन् विषमतमे दुःखभूयिष्ठे कर्ममार्गे स्वर्गादौ विरक्तः भगवत्कथायां जातश्रद्धश्च यद्यपि भवति, तथापि काम्यानि पुत्रमित्रवित्तानि नैव हातुं शक्तोतीति । तस्मात् भूयः पुनः पुनः निश्चयेन भगवति निहितमना भूत्वा दोषबुद्धा तान् कामान् सेवमानः मुक्तिमेव पुष्णीयाम् । भगवति हृद्यगते सङ्गाः विषयश्रद्धाः झटिति नाशं गिमिष्यन्तीत्यत्र व्यभिचारिभावः कविना प्रदर्श्यते ।

अत्र स्वीकृतिवषयसम्बन्धे श्रीमन्नारायणीये भक्तिरसः प्राधान्येन दृश्यते । एवं रितः नाम स्थायीभावः विभावानुभावसात्विकव्यभिचारिभावैः सह भक्तिरसत्वं संसिध्यित । यथा नारायणभट्टादिभिः किविभिः वर्णितस्य विष्णोः विष्णुभक्तानां वा चरित्रस्य नवरसात्मकस्य श्रवणादिना जनितश्चमत्कारो एवात्र भक्तिरसः इति स्वीकृतः, तावत् भक्तिरसस्यैव हास्यशृङ्गारकरुणरौद्रभयानकबीभत्सादि अन्यरसरूपेणानुभवात् । तत्र च भगवद्भिक्तः नाम किं इति किविः वर्णयित यथा – (1.3.6)

" भवद्भक्तिस्तावत् प्रमुखमधुरा त्वद्गुणरसात् किमप्यारूढा चेदखिलपरितापप्रश्नमनी ।

पुनश्चान्ते स्वान्ते विमलपरिबोधोदयमिलन् महानन्दाद्वैतं दिशति किमतः प्रार्थ्यमपरम् ॥" इत्यत्र

भगवद्गणान् शृण्वतां पुनः पुनः शुश्रुषा जायते । तस्मात् कथारसामृतझरीनिर्मज्जनात् भक्तिरसः उपजायते

इति । तथा च आदिमध्यावसानेषु आह्वादजनकतया भक्तिरेव प्रार्थ्या, नान्यत् किमपि इति प्रदर्शयति । एवं भक्तिप्रयोजनं उपवर्णयति । यथा – (1.3.5.)

> " भवद्भक्तिः स्फीता भवतु मम सैव प्रशमये-दशेषक्केशौघं न खलु हृदि सन्देहकणिका । न चेद्यासस्योक्तिस्तव च वचनं नैगमवचो

भवेन्मिथ्या रथ्यापुरुषवचनप्रायमिखलम् ॥" इत्यत्र कविः यदि भगवद्भक्तिः अशेषक्केशौघं न प्रशमयेत् तर्हि व्यासादिभगवद्भक्तिमाहात्म्यप्रतिपादकानि वेदवाक्यानि पुराणवचनानि च रथ्यापुरुषवचनवत् अप्रमाणं स्युः इति भगवद्भक्तेः प्रामाणिकत्वं प्रदर्शयति । तथा चतुर्थे दशके –(2.4.4.) "अस्फुटे वपुषि ते प्रयत्नतो धारयेम धिषणां मुहुर्मुहुः ।

तेन भक्तिरसमन्तराईतामुद्धहेम भवदिष्क्विचिन्तकाः॥" इत्यत्र अस्पष्टे आपाततः प्रतीते तव वपुषि प्रयत्नतो मुहुर्मुहुः बुद्धिं धारयेम । तथा अन्यविषयालम्बने सित पुनः पुनः तच्छमनं कर्तव्यम् एवं धारणां कुर्याम इति, तेन भक्तिरेव रसः तदनुभावमन्तराईतां प्राप्नुयाम । ततो वयं भगवच्चरणाम्भोजस्मरणिनरताः परमभागवताश्च भवेमेति । अत्र भक्तिरसः कविना रसिकैश्च आस्वाद्यते। एवञ्च शततमे दशके – (100.1.) " अग्रे पश्यामि तेजो निबिडतरकलायावलीलोभनीयं

पीयूषाष्ठावितोऽहं तदनु तदुदरे दिव्यकैशोरवेषम् । तारुण्यारम्भरम्यं परमसुखरसास्वादरोमाश्चिताङ्गै — रावीतं नारदाद्यैर्विलसदुपनिषत्सुन्दरीमण्डलैश्च ॥" इति ।

अत्र कविः तस्य भक्तेः साफल्यं अनुभवित यथा तेजोप्रभामण्डलं तद्दर्शनानन्तरं दिव्यसात्विक-प्रकाशोज्जवलः तारुण्यारम्भरम्यं षोडशवर्षीयं किमिप रूपं पश्यतीति । तथा च परब्रह्म श्रीकृष्णः, गोप्यस्तत्प्रतिपादकोपनिषदः, श्रीनारदादयस्तदुपदेष्टारः, द्रष्टाधिकारी इति। एवं भगवद्वतारचिरतस्मरण-कीर्तनादिभिरुपवृंहितप्रेमलक्षणभित्तपिरपाकवशेन हृदयाकाशमवतीर्णं स्फुटप्रतीयमानावयववेषविशेषादिकं भगवदूपं पुर इवावलोकयन् स्तुत्वा यथानुभूतं भित्तरसस्याह्नादं आस्वादयित। एवं रीत्या नारायणभट्टविरचितस्य श्रीमन्नारायणीयस्य पठितृणां सहृदयानां मनिस रसास्वादः संसिध्यित ॥ नृणां जन्म सहस्रेण भक्तौ प्रीतिर्हि जायते । कलौ भित्तः कलौ भित्तः भक्त्या कृष्णः पुरः स्थितः ॥

# सर्वत्र नारायणीयं, सर्वेषां कृते नारायणीयम्।

## बु. नवीना, चेन्नपुरी

छात्रा, संस्कृतभाषाप्रचारिणीसभा, चित्तूरु

वैद्युतसन्देश: - naveena\_b\_2002@yahoo.co.in

पुष्पं यद्यपि सुगन्धभिरतं, वायुना एव तस्य सौरभं विदितं जायते। इत्थं महत्त्वपूर्णस्य विषयस्य प्रचारकानां पूजनीयत्वम् उद्घाटयन्, भोजराजः चम्पूरामायणस्याऽदौ,

" उच्चैर्गतिर्जगति सिद्धिति धर्मतश्चेत्, तस्य प्रमा च वचनैः कृतकेतरैश्चेत्। तेषां प्रकाशनदशा च महीसुरैश्चेत्, तानन्तरेण निपतेत् क नु मत्प्रणामः" ॥ इति वेदप्रकाशकेभ्यो बाह्मणेभ्यो नितम् अर्पयति।

इमां सरिणम् अनुसृत्य, महत्तरग्रन्थस्य नारायणीयस्य प्रचारकानां परिचयः स्थालीपुलाकन्यायेन पत्रेऽस्मिन् क्रियते। प्रवचनैः, सङ्गीतेन, नृत्येन, रचनया च नारायणीयसुधाबिन्दूनां सर्वदिक्सिञ्चनम् एतैः सुघटितम्।

### सेङ्गालिपुरम्-अनन्तरामदीक्षितः

प्रवचनक्षेत्रे भीष्मतुल्याः नूनम् एते। तिमलनाडुराज्यस्थानां नारायणीयस्तवस्य संस्तवः एतैः एव कारितः इति वक्तुं नास्ति अतिशयोक्तिः। स्वरगाम्भीर्येण, भक्तिभरितत्वेन, रागयुक्ततया च श्लोकपठनम् एतेषां प्रत्येकता। आकाशवाण्या, दूरदर्शनेन च एतेषाम् उपन्यासानां ध्वनिमुद्रणानि कारितानि।

वेदशास्त्रेषु पण्डितप्रकाण्डाः एते नित्याग्निहोत्रिणः च। विविधरोगनिवारणार्थं, ऋणविमोचनार्थं, बाधोपशमनार्थं, सत्सन्तानप्राप्त्यर्थं, दुःस्वप्तपरिहारार्थं च अनेकानि स्तोत्ररत्नानि एतैः स्वयं प्रणीतानि च। महिषासुरमर्दनीस्तोत्रम् अपि एतैः जनबाहुत्यं प्रापितम्।

यद्यपि भागवतपुराणे विद्यमानाः अंशाः प्रायशः सर्वे अपि नारायणीये सन्ति, जडभरतस्य चरित्रम् अधिकृत्य नारायणीये न प्रस्तावः वर्तते इति धिया दीक्षितैः 'जडभरतचरित्रं' विरचितं, गुरुवायुपुरीशस्य मन्दिरे समर्पितं च।

अपि च, गुरुवातपुरीशपञ्चकम् एतैः सम्मोहनतया प्रणीतं, मोहनरागयुक्तत्वेन गीतं च। विविधावसरेषु नारायणीयपठनात् अनेकाः भगवल्लीलाः एतैः, एतेषां शिष्यैः च अनुभूताः, अक्षररूपेण सङ्गलिताः च। एवम्प्रकारेण, नारायणीयप्रचारे एतैः कृतं योगदानम् अनुपमानम्, अनितरसाध्यं च। 'उपन्यासचक्रवर्ती', 'अमृतवाग्वर्षी', 'भागवतकेसरी', इत्यादिबिरुदुभिः एते समलङ्कृताः।

### सामवेदं-षण्मुखशर्मा

सामवेदं-षण्मुखशर्मावर्याः अस्माकं समकालिकाः। एते पुरा चेन्नपुर्यामेव अवसन्, किन्तु इदानीम् एते भाग्यनगरवासिनः (अर्थात् Hyderabad-वासिनः)। 'ऋषिपीठम्' इति संस्थां, मासिकीं पत्रिकां च स्थापितवन्तः एते। संस्कृततेलुगुभाषयोः निपुणाः एते पुरा पत्रिकासम्पादनक्षेत्रे, चलिचत्रगीतरचनाक्षेत्रे च कृतभूरिपरिश्रमाः।

नारायणीयस्य मिहमानम् उपन्यासरूपेण तेलुगुराज्ययोः प्रपञ्चयन्ति एते। अस्मिन् प्रयत्ने एते अग्रगण्याः इति वक्तुं योग्यम्। न केवलं नारायणीयं, परन्तु, सौन्दर्यलहरी, शिवानन्दलहरी, अपरोक्षानुभूतिः, श्रीमद्रामायणं, भगवत्पाद्विरचिता प्रश्लोत्तरमालिका इतिप्रभृति अनेककृतीः अधिकृत्य एतेषाम् उपन्यासाः जनान् आनन्दयन्ति, उद्बोधयन्ति च।

विविधप्रसारमाध्यमेषु एतेषाम् उपन्यासाः अनवरतं प्रचलन्ति। प्रत्येकतया, तिरुमलितरपतिदेवस्थानानां श्रीवेङ्कटेश्वरभक्तिवाहिन्याम् (अर्थात् TTD SVBC तस्याम्) अपि एतेषाम् उपन्यासः रात्रौ सार्धनववादने प्रसार्यते।

उपन्यासे तु यं विषयम् अधिकृत्य एते बोधयन्ति, तस्य समानार्थसूचकानि शास्त्रीयसङ्गीतकीर्तनानि अपि प्रस्तुवन्ति एते। स्वयं संस्कृते, तेलुगुभाषायां च सहस्राधिकभक्तिगीतानि व्यरचयन् सामवेदं-षण्मुखशर्मवर्याः।

आधुनिकोदाहरणैः सर्वान् सभ्यान् रञ्जयन्ति, प्रत्येकतया युवजनान् आकर्षयन्ति। निगूढार्थोपेतान् विषयान् सरलतया बोधयन्ति च। षण्मुखशर्मवर्याः सभाकार्यक्रमेषु प्रेक्षकान् प्रश्नान् पृष्ट्वा, तेषां ज्ञानं, जागरूकत्वं च परीक्षन्ते!

आर्षवाड्ययम् अधिकृत्य विविधदेशेषु उपन्यासान् प्रयच्छन्ति एते। इत्थं प्रवासभारतीयान्, तेषां सन्तितं च सनातनधर्माभिमुखाः कारयन्ति। अमेरिका, आस्ट्रेलिया, ब्रिटन् इत्यादिदेशेषु नारायणीयोपन्यासाः एतैः नैकवारम् अनुष्ठिताः।

'वाग्देवीवरपुत्रः', 'समन्वयसरस्वती', 'आर्षधर्मोपन्यासकेसरी' इत्याद्युपाधिभिः एते मण्डिताः। पोरयत्तु-लीला (P. लीला)

नारायणीयगानविदुषीणां धुरि कीर्तनीयाः एताः। एतासां नारायणीयगानस्य सङ्गीतकर्तारः तु V. दक्षिणामूर्तिवर्याः। लीलामहोदयानां माधुर्योपेतकण्ठस्वरेण आचरितम् इदं ध्वनिमुद्रणं स्वयं गुरुवायुपुरीदेवस्थानेन नियोजितम् इति विशेषांशः।

P. लीलामहोदयाः शास्त्रीयसङ्गीते चेम्बै वैद्यनाथभागवतमहानुभावानां शिष्याः एताः। चलिचत्रेषु अपि प्रख्याताः नेपथ्यगायिकाः एताः। पञ्चसहस्राधिकानि गीतानि एताभिः श्रुतिसुभगत्वेन गीतानि जातानि। प्रशान्तसङ्गीतझरी इव भाति एतासां नारायणीयगानम्। अतः एव अनेकदशाब्देभ्यः पूर्वं कृतम् इदं ध्वनिमुद्रणम् अद्याविध सकौतुकं श्रूयते, न केवलं केरळराज्ये, किन्तु सर्वत्रापि।

'पद्मभूषणः', 'गानकोकिला', 'गानमणिः', 'सङ्गीतसरस्वती', 'भक्तिगानतिलकम्' इत्यादिपुरस्कारैः एताः विभूषिताः।

### त्रिशूर्-रामचन्द्रन्

अस्मत्समकालिकसङ्गीतिवद्वत्तस्ठजेषु एते अन्यतमाः। एते सम्पूर्णनारायणीयस्य सङ्गीतकल्पनं, गानं च अद्भुततया, विविधरागरिञ्जतत्वेन अकुर्वन्। एतत्बृहत्कार्यार्थम् एतैः संवत्सरचतुष्टयं यावत् समयः यापितः। ध्विनमुद्रणकेन्द्रे (अर्थात् Studio तिस्मन्) प्रत्यहं दशवादनात् आरभ्य, सायङ्काले पञ्चवादनपर्यन्तं परिश्रमः विहितः एतैः। प्रत्येकतया, उच्चारणे दोषरिहतत्वार्थम् एतैः प्रयासः कृतः। एतत् ध्विनमुद्रणं चेम्बै वैद्यनाथभागवतवर्यैः वातालये एव आविष्कृतम्। यद्यपि एतत् ध्विनमुद्रणम् अतिदीर्घम्, तथापि श्रोतारः भिक्तगङ्गाप्रवाहे अवगाहानानुभूतिम् एव प्राप्नविन्त्, न कदापि आसिक्तिहीनाः जायन्ते।

'पद्मभूषणः', 'सङीतकलानिधिः', 'सङ्गीतचूडामणिः', 'नारायणीयगानप्रवीणः', 'काञ्चीकामकोटिपीठास्थानविद्वान्' इति प्रभृति अनेकपुरस्कारैः एते सम्मानिताः।

## क.जो.येसुदासः (K.J. Yesudas)

नारायणीयगानस्य पर्यायपद्त्वेन व्यवहियन्ते एते प्रथितगायकाः। एते नारायणीयगानं विना सङ्गीतकार्यक्रमं स्वयं न समापयन्ति, न वा वीक्षकाः समापयितुम् अनुमितं यच्छन्ति ! बहवः सङ्गीतानिभज्ञाः अपि एतेषां नारायणीयं श्रोतुम् एव चीटिकां क्रीत्वा सभासु उपस्थिताः भवन्ति। यदा एते "कृष्ण! कारुण्यसिन्धो" इति मधुरगम्भीरस्वरेण, भिक्तपारवश्येन भगवन्तं सम्बोधयन्ति, तदा सर्वे वीक्षकाः अप्रयत्नतया एव अञ्जलिं घटयन्ति। "पावनगुरुपवनपुराधीशम् आश्रये" इति गीतम् अपि एतैः ख्यातिङ्गमितम्। इत्थं कृष्णभिक्तमकरन्देन सर्वधर्मानुयायिनः अपि रोलम्बायन्ते इति विषयस्य येसुदासमहोदयाः अद्भुतं निदर्शनम्।

### वेम्पटि-चिन्नसत्यम्

अस्माकं शास्त्रीयनृत्यगुरुषु विश्वविख्यातिङ्गतानाम् अन्यतमाः एते। शास्त्रीयनृत्यकार्यक्रमेषु एतैः एव प्रायशः प्रप्रथमतया नारायणीयश्लोकानां स्थानं प्रकल्पितम्।

आन्ध्रप्रदेशस्य कुचेलपुर्याम् (अर्थात् कृचिपूडिग्रामे) सञ्जाताः एते निर्धनत्वात् पादयात्रया एव मद्रपुरीं प्राप्तवन्तः। निरुपमाननृत्यनिर्देशकत्वप्रतिभया, अध्यापनदीक्षया च एते सहस्रशः शिष्याणाम्

आराध्यभूताः अभवन्। बहूनि नृत्यरूपकानि एतैः किल्पतानि। श्रीनिवासकल्याणं, क्षीरसागरमथनं, रुक्तिणीकल्याणम्, अभिज्ञानशाकुन्तलं, किरातार्जुनीयम् इत्येवमादीनि रूपकाणि एतेषां कीर्तिकिरीटे विराजमानानि अनर्घरत्नानि। शताधिक-व्यस्तनृत्यांशाः (अर्थात् solo items) अपि एतैः नेत्रोत्सवतया सृष्टाः। एतेषां सर्जने लालित्यम्, औचित्यं च वेम्पिट-महाभागानां प्रत्येकताद्वयम् इति वक्तुं शक्यते। नारायणीये तु "अग्रे पश्यामि", "नीलाभं कुञ्चिताग्रम्", "उत्तुङ्गोल्लासिनासम्" इति श्लोकत्रयस्य नृत्यरूपम् अपूर्वतया दिष्टम् एतैः। सम्प्रतिकालेऽपि अनेकासु वेदिकासु एते प्रदर्श्यमानाः सन्ति, श्रद्धाभक्तिभ्याम् अवलोक्यमानाः च विद्यन्ते। वेम्पिट चिन्नसत्यं-महाभागाः 'पद्मभूषणः', 'कालिदासपुरस्कारः', 'कलाप्रपूर्णः' 'सम्मानकरडाक्टरेट्' इत्यादिभिः उपशोभिताः।

### कल्लुरि-वेङ्कटसुब्रह्मण्यदीक्षिताः

तेलुगुभाषायां नारायणीयस्य अनुवादसिहतिटिप्पणी एतैः एव प्रप्रथमतया लिखिता। अर्थात् , टिप्पण्या साकं, प्रत्येकस्य संस्कृतश्लोकस्य समानार्थकः तेलुगुश्लोकः अपि एतैः छन्दोबद्धतया कल्पितः।

एते चतुर्दशाधिकशतवर्षेभ्यः पूर्वम् (अर्थात् 1908 आङ्ग्लवर्षे) आन्ध्रप्रदेशे ताळ्ळपूडिग्रामे दत्तात्रेयजयन्त्यां जिनताः। संस्कृततेलुगुभाषयोः उद्दण्डपण्डिताः एते आन्ध्रगीर्वाणविद्यापीठस्य संस्कृतकलाशालायाम् आचार्याः च आसन्। जगद्गुरूणां चन्द्रशेखरेन्द्रसरस्वतीनां दिव्याशीर्भिः एतेषां रचनाप्रस्थानम् आरब्धम्। एतेषां विंशतितमवयिस एव देवेश्वरमहाकविप्रणीतं 'कविकल्पलता' इति कृतिः एतैः तेलुगुभाषायाम् अनूदिता। अष्टादशमहापुराणेषु एकादशपुराणानि एतैः गद्यरूपेण तेलुगुभाषायां विरचितानि इति महान् विशेषः। जगद्गुरूणां पीठाधिरोहणस्वर्णोत्सवं पुरस्कृत्य, कल्लूरि-वेङ्कटसुब्रह्मण्यदीक्षितवर्यैः 'गुरुकृपालहरी' इति त्रिशतपद्यात्मकं संस्कृतकाव्यं प्रणीतम्।

एतेषां नारायणीयग्रन्थस्य पठनात् अनेकेषां जीवितेषु बह्ध्यः भगवल्लीलाः अनुभूताः। (अस्माकं कुटुम्बे अपि अनुभूताः! वस्तुकृत्या, मम मातामहवर्यः एव अस्य पुस्तकस्य प्रचुरणार्थं धनसाहाय्यम् अकरोत्। एकदा, मम मातुलस्य शस्त्रचिकित्सा कर्तव्या आसीत्। शस्त्रचिकित्सादिनस्य पूर्वरात्रौ, मम मातामहवर्येण अस्य पुस्तकस्य सम्पूर्णपारायणं कृतम्। यदा मम मातुलः शस्त्रचिकित्साप्रकोष्ठे नीतः, तदा तस्य शस्त्रचिकित्सा अनावश्यकी अभवत्, यतो हि तेन पूर्णस्वास्थ्यं प्राप्तम्!)

एतद्रन्थस्य प्रतयः सहस्रशः विक्रीताः आन्ध्रप्रदेशे, मद्रपुर्यां च।

एवम्प्रकारेण बहवः कृतार्थाः नारायणीयस्य व्यास्यर्थं यथाशक्ति योगदानम् अकुर्वन्। यथा वेदान्तदेशिकवर्यैः यादवाभ्युदयमहाकाव्ये निगदितम् --

"शक्त्या शौरिकथास्वादः स्थाने मन्द्धियामपि। अमृतं यदि लभ्येत किं न गृह्येत मानवैः"॥

# वेदस्य सर्वार्थावभासकत्वम्

### JISHNU. V. NAMBOOTHIRI

RESEARCH SCHOLAR THE MADRAS SANSKRIT COLLEGE

शास्त्रयोनित्वाधिकरणसम्बन्धी अयं विचारः । शारीरकमीमांसायां प्रथमाध्याये प्रथमे पादे तृतीयम् अधिकरणं शास्त्रयोनित्वाधिकरणम् । तत्र शास्त्रयोनित्वात् इत्येकम् सूत्रम् , वर्णकद्वयं च वर्तते । तत्र आद्यवर्णके शास्त्रयोनित्वात् इति सूत्रेण ब्रह्मणः सर्वज्ञत्वं दृढीिकयते । तच्च भाष्यकारैः प्रदर्शितम् "जगत्कारणत्वप्रदर्शनेन सर्वज्ञं ब्रह्मेत्युपिक्षप्तं तदेव द्रढयन्नाह शास्त्रयोनित्वादिति" इत्येवं अवतारिकया । तत्र च भाष्यं " महतः ऋग्वेदादेः शास्त्रस्य अनेकविद्यास्थानोपवृंहितस्य प्रदीपवत्सर्वार्थावद्योतिनः सर्वज्ञकल्पस्य योनिः कारणं ब्रह्म" इति । अत्र भाष्यकारेण इदम् उक्तं प्रतीयते । शास्त्रयोनित्वात् इति सूत्रे शास्त्रशब्देन वेदः उच्यते । वेदस्तु सर्वार्थप्रतिपादकः। तस्य सर्वार्थप्रतिपादकस्यापि स्रष्टा भवति परमेश्वरः। तस्मात् सः अवश्यं सर्वज्ञः । तत्र भाष्यकारैः प्रदर्शितं वेदस्य सर्वार्थप्रतिपादकत्वं तत् िकं, कथं च सङ्गच्छते इति किश्चित् निरूप्यते ।

तत्र "सर्वं वेदप्रतिपाद्यम्" इति भाष्यकारैरुक्तं इति केचन चिन्तयन्ति । तद्युक्तम्, यतः किमिदं सर्वार्थप्रतिपादकत्वं इति वक्तव्यम् । " जगत्यिसमन् यद्यत् पदार्थजातं अद्याविध समुपलब्धं तत्सर्वं स्थूलरूपेण वा सूक्ष्मरूपेण वा वेदे प्रतिपादितमेव" अतः एतदेव वेदस्य सर्वार्थप्रतिपादकत्वम् । एतादृश् सर्वार्थप्रतिपादकत्वं वेदे आरोप्य, लोके विद्यमानस्य सर्वपदार्थस्य वेदप्रतिपाद्यत्वं महता यत्नेन निरूपयन्ति केचित् वेदभक्ताः । तत्र मुग्धाः श्रोतारः आश्चर्यमनुभवन्ति च । परन्तु प्रेक्षावन्तः शास्त्रकाराः न अन्येषाम् केवलम् आश्चर्यं जनियतुं वास्तविकमर्थम् आच्छाद्य यथाकथित्रदर्थकल्पनं कर्तुं यतन्ते । तिर्हे किं नाम वेदस्य सर्वार्थप्रतिपादकत्वं इत्यत्र प्राचीनानां साम्प्रदायिकानाम् कः आश्चरः इति किश्चित् निरूप्यते । तत्र "सर्वं वेदप्रतिपादम्" इत्यस्य पूर्वोक्ताशयस्वीकारे को दोषः इति प्रतिपादयन्ति अस्मदीय प्राचीनाचार्याः अप्यय्यदीक्षितेन्द्राः ।

तथाहि वेदे सर्वं प्रतिपादितम् इत्यस्य किं तत्तद्विक्तित्वेन सकलम् प्रतिपादितमिति वा अर्थः, उत सामान्यरूपेण सर्वं प्रतिपादितमिति वा । नाद्यः, यदि तत्तद्विक्तित्वेन सकलम् वेदे प्रतिपादितम् इति वक्तव्यं तर्हि अद्यतनस्य देवदत्तस्य हस्ते स्थितानां वराटकानां संख्यापि वेदेन प्रतिपादिता इति निरूपणीयम् । न च शक्यं निरूपयितुम्, तादृशवाक्यानुपलब्धेः । ननु यत्प्रतिपादने प्रयोजनमस्ति तत्सर्वं वेदे तद्यक्तित्वेन प्रतिपादितमेव । अतः पूर्वोक्तदोषः वारितः, कथं इत्युक्ते देवदत्तस्य हस्ते स्थितानां वराटकानां संख्या वेदेन प्रतिपादनीया इति नास्ति तस्य अप्रतिपादनेऽपि सर्वं प्रतिपादितम् इति प्रतिज्ञायाः उक्तपरिष्कारे सित वारितत्वात् । इति चेत् न, दिनान्तरे मया निर्मितस्य अन्येन अनुत्पादितपूर्वस्य यन्त्रविशेषस्य वेद्प्रतिपाद्यत्वं वक्तव्यं स्यात् । परन्तु न वक्तुं शक्यते, तस्मात् वेदेन तत्तद्यिक्तित्वेन सर्वं प्रतिपादितम् इति पक्षः निराकृतः । न द्वितीयः । तत्तद्यिक्तित्वेन प्रतिपादनाभावेऽपि सामान्यरूपेण प्रतिपादितमेव । यद्यपि तद्वक्तित्वेन रूपेण यन्त्रस्य प्रतिपादनं नास्ति तथापि यन्त्रत्वाविच्छन्नं किश्चित् वेदे प्रतिपादितमेव भवित इत्याशयः । तत्रोच्यते - तादृशसामान्याकारेण प्रतिपादनस्य, प्रतिपादनशब्देन व्यवहारायोगात् । सप्त पदार्थाः मया प्रतिपादन्ते इति प्रतिज्ञाय " द्रव्यगुण......... " इत्युक्त्वा मिय विरते सित, अनेन सप्त पदार्थाः प्रतिपादिताः इति यथा लोके व्यवहारो नास्ति, तद्वत् प्रकृतेऽपि वेदे प्रतिपादिताः इति व्यवहारोऽपि न सम्भवति ।

54

ननु वेदे सर्वमिप पदार्थजातं तत्तद्यिक्तत्वेन विशेषरूपेण वेदे प्रतिपादितं इत्येव स्वीकुर्मः । न च तादृश वचनमिप अद्यापि नोपलभ्यत इति वाच्यम् । उभलभ्यमानासु शाखासु तन्नास्ति, तथापि "अनन्ता वै वेदाः " इति न्यायेन अनन्तानां वेदशाखानां सत्त्वावगमात् तासां सम्प्रदायविच्छेदेन अद्य अनुपलम्भेऽपि तत्र कचित् सर्वविषयाणां प्रतिपादनस्य सम्भावितत्वात् । तथा च देवदत्तस्य हस्ते विद्यमानवराटकानां संख्या अनुपलब्धशाखासु प्रतिपादितमेव इति कल्प्यते । नैतद्युक्तम् । भवदुक्तरीत्या स्वीकारेऽपि शास्त्रान्तरप्रतिपादितत्व संशयमात्रं भवति न तु निश्चयः । न च स्मृतिः प्रमाणिमिति वाच्यं, स्मृतिकारैः तथाविधार्थस्य अपरामृष्टत्वात् ।

यद्यपि अनेकाः शाखाः लुप्ताः इति स्मृतिकारैः स्मर्यन्ते तथापि तत्र लुप्तासु शाखासु किञ्चित् प्रतिपादितमिति कल्पनं तदा स्यात् यदि वेदस्य सर्वार्थप्रतिपादकत्वे किञ्चिन्मानान्तरं वा तदप्रतिपादने किञ्चित् बाधकं वा अनुसन्धीयेत, न त्वनुसन्धीयते।

किञ्च वेदः शब्दरूपो भवति; शब्देन च सर्वं प्रतिपादियतुं न शक्यते इति तु लोके दृष्टम् । यथा माधुर्यादि रसभेदाः अनुभवसिद्धाः तथापि तत् प्रतिपादियतुम् अशक्यम् । अतः वेदस्य सर्वार्थावभासकत्वं न वक्तं शक्यते इति स्थितम् ।

ननु एवं सित साम्प्रदायिकोक्तिविरोधस्य कः परिहारः? भगवत्पादैः शास्त्रयोनित्वाधिकरणे "प्रदीपवत्सर्वार्थावद्योतिनः" इति विशेषणं वेदस्य उक्तम् । इति चेत् न, तस्य अन्याभिप्रायेण प्रवृत्तत्वात् वेदे सर्वं प्रतिपादितमिति तेषाम् आशयो नास्ति । अत एव " सर्वज्ञकल्पस्य " इति तैः वेदस्य

अन्यद्विशेषणं उक्तम् । तत्र ईश्वरापेक्षया स्वल्पां न्यूनतां वक्तुं कल्पप्रत्ययः । ईश्वरः सर्वं जानाति, वेदस्तु सर्वं न प्रकाशयित । किञ्च ईश्वरस्य सर्वज्ञत्वं साधियतुमनुमानमुपन्यस्तं तैः । ईश्वरः – वेदप्रतिपाद्यार्थतदिधकार्थविषयकज्ञानवान् – वेदकर्तृत्वात् – यथा व्याकरणादिकर्ता पाणिनिः । अतः यः वेदं स्मृत्वा उक्तवान् सः वेदिवषयक तदिधक विषयक ज्ञानवान् भवित इति कृत्वा वेदस्य सर्वविषयकप्रतिपादकत्वं नास्ति ।

तर्हि भाष्योक्त " सर्वार्थावद्योतिनः " इति विशेषणस्य कोऽर्थः। उच्यते, प्रथममस्माभिः वेदस्य प्रामाण्यमिच्छद्भिः वेदेन किं प्रतिपादनीयमित्यलोचनीयम् । प्रत्यक्षादिमानान्तरेण अन्वयव्यतिरेकादिपरीक्षया वा अवगन्तुशक्यम् प्रयोजनवत् च यत् तदेव वेदेन प्रतिपादनीयम् । प्रयोजनविदत्यवश्यं वक्तव्यं, अत एव गङ्गातीरगतिसकताकणानां संख्या न प्रतिपाद्यते चेदिप नास्ति न्यूनता । तदुक्तम् –

" प्रत्यक्षेणानुमानेन यस्तूपायो न बुध्यते । एतं विदन्ति वेदेन तस्मात् वेदस्य हेतुता ॥ "

तथा स्थितम् द्वयमेव धर्मब्रह्मणी । अत एव धर्मब्रह्मणी वेदैकवेद्ये तदुभयमिप यच यावच वक्तव्यं तत्सर्वं सपरिकरं " ये प्रतिपादितैः विना प्रतिपादितो न भवति तत्सर्वं " वेदेन प्रतिपाद्यते इति स्वीकारे न कोऽपि युक्तिविरोधः । इदमेव भाष्यकारैः " सर्वार्थावद्योतिनः " इति विशेषणेन सूचितम् ।

### परामृष्ट्यन्थाः

ब्रह्मसूत्रभाष्यम् – कामकोटिकोशस्थानम् । रत्नप्रभा – दक्षिणाम्नाय श्रीशारदापीठम् । भामती – चौखाम्बा ।

# ब्रह्मजिज्ञासापद्समासविचारः

### रा. श्रीधरः

उपाचार्यः, व्याकरणविभागः, श्रीअहोबिलमठीयादर्शसंस्कृतमहाविद्यालयः, मधुरान्तकम्

### <u>उपोद्धातः</u>

### पाणिनीयं महाशास्त्रं पदसाधुत्वलक्षणम्। सर्वोपकारकं ग्राह्यं कृत्स्नं त्याज्यं न किश्चन॥

इत्युक्तरीत्या पाणिनीयशास्त्रम् इदं शब्दशास्त्रं सर्वशास्त्रोपकारकं भवित इत्यत्र नास्ति विदुषां विमितः। न्यायो वा, पूर्वोत्तरमीमांसे वा, सांख्यो वा, शास्त्राणामेषाम् अध्ययने नितराम् उपकारकं वहित व्याकरणशास्त्रम्। पद-पदार्थज्ञानाय, प्रिक्रयाज्ञानाय, समासिवषयकज्ञानाय च व्याकरणशास्त्रम् अत्यन्तम् उपकरोति। तमंशं मनिस निधाय भगवद्रामानुजमुनिविरचिते शारीरमीमांसेत्यिभधीयमाने उत्तरमीमांसाभाष्ये प्रथमं सूत्रं भवित अथातो ब्रह्मजिज्ञासा इति। तत्र यद्यपि बहवः विचाराः वर्तन्ते विचारियतुं तथाऽपि व्याकरणशास्त्रस्य प्राधान्यं वहित ब्रह्मजिज्ञासापदस्य समासिवषयकिवचारः। तं विचारं सङ्घोष्ट्यां प्रस्तोतुम् कामये।

#### समासः

अनेकानां पदानाम् एकपदीभवनं समासः इति समसनं समासः इति च समासपदस्य व्युत्पत्तिरुच्यते। यद्वा भवतु एकाधिकपदस्य एकपदीकरणम् इति तु तात्पर्यम्। तथा च समित्युपसर्गपूर्वक असु धातोः घञ् प्रत्यये समासपदं निष्मद्यते। अयञ्च समासः अव्ययीभावः, तत्पुरुषः, बहुवीहिः, द्वन्द्व इति प्राधान्येन चतुर्विधः। प्रत्येकस्यापि समासस्य अवान्तरभेदाः वर्तन्ते। श्रीकौण्डभट्टविरचिते भूषणसारे समासशक्तिनिरूपणम् इति पृथिकचार एव कृतः समासविषये। सामान्येन एतेषां चतुर्णामपि समासानां लक्षणम् एवम् अङ्गीकुर्वन्ति विद्वांसः यद् प्रायः पूर्वपदार्थप्रधानोऽव्ययीभावः, उत्तरपदार्थप्रधानो तत्पुरुषः, अन्यपदार्थप्रधानो बहुवीहिः, उभयपदार्थप्रधानो द्वन्द्व इति। अयञ्च वादः प्रायोवादः इति केषाञ्चित् मतम्। तथाऽपि प्रकृते इदमपि अङ्गीकुर्वन्ति इति ज्ञेयं भवति। अधुना विषये प्रविशामि।

### अथातो ब्रह्मजिज्ञासा

श्रीमद्रामानुजमुनिविरचिते शारीरकमीमांसाभाष्ये प्रथमं सूत्रं भवति इदम्। सूत्रेऽस्मिन् त्रीणि पदानि वर्तन्ते। अथ, अतः, ब्रह्मजिज्ञासा इति। अथ शब्दस्य आनन्तर्यम् अर्थः। अत शब्दस्तु वृत्तस्य हेतुभावं विवृणोति। अविशिष्टमस्ति ब्रह्मजिज्ञासा इति पदम्। अत्र विचारः प्रारभते।

ब्रह्मणो जिज्ञासा ब्रह्मजिज्ञासा। ब्रह्मण इति कर्मणि षष्ठी, कर्तृकर्मणोः कृति इति विशेषविधानात्। यद्यपि संबन्धसामान्यपरिग्रहेऽपि जिज्ञासायाः कर्मापेक्षत्वेन कर्मार्थत्वसिद्धिः। तथापि आक्षेपतः प्राप्तात् आभिधानिकस्यैव ग्राह्मत्वात् कर्मणि षष्ठी गृह्मते। न च प्रतिपद्विधिना च षष्ठी न समस्यते इति कर्मणि षष्ठ्याः समासनिषेधः शङ्कनीयः। कृद्योगा च षष्ठी समस्यते इति प्रतिप्रसवसद्भावात्। इत्येवम् आचार्याणां पङ्किः।

### विभक्त्यन्तरनिराकरणम्

कर्मत्वकरणत्वादिसम्बन्धिवशेषकथनसमये हि सप्तविभक्तयः विहिताः। ताश्च कर्मणि द्वितीया इत्यादिस्त्रैः विहिताः। एवञ्च कर्त्रर्थे प्रथमा, कर्मार्थे द्वितीया, करणार्थे तृतीया, सम्प्रदानार्थे चतुर्थी, अपादानार्थे पञ्चमी, सम्बन्धार्थे पष्ठी, अधिकरणार्थे सप्तमी इत्येवं विहिताः। तासु सम्बन्धसामान्ये षष्ठी शेषे इत्यनेन सूत्रेण षष्ठी विहिता वर्तते। ब्रह्मिजज्ञासा इत्यत्र प्रोक्तायाः षष्ठ्याः सामान्यविषयत्वम् आशङ्क्य कर्मिविषयत्वं निश्चितं वर्तते। ब्रह्मिजज्ञासा इत्येतद् अनेकविभक्तिसाधारणत्वात् विभक्त्यन्तरसन्देहं निवारियतुं स्वयमेव विग्रहं प्रदर्शयित आचार्यः ब्रह्मणः जिज्ञासा इति। विभक्त्यन्तरेषु अनुपपित्तर्जायते इत्येतस्मात् कारणात् षष्ठी प्रोक्ता। ब्रह्मणे जिज्ञासा इति चतुर्थीस्वीकारे ब्रह्मप्रयोजनाय जिज्ञासा इति ब्रह्मणः प्रयोजनत्वे सिद्धे सत्यिप प्रकृतिविकृतिभावाभावात् चतुर्थीविभक्तिः नोक्ता। ब्रह्मणा जिज्ञासा इति सप्तमीस्वीकारे ब्रह्मविषये जिज्ञासा इत्येव जायते न तु प्रयोजनत्विमत्यतः सप्तमीविभक्तिः नोक्ता। ब्रह्मणा जिज्ञासा इति तृतीयास्वीकारे हि शङ्कलया खण्ड इतिवत् अत्रापि विषयत्वप्रयोजनत्वे न सिद्धतः। पञ्चमीविभक्तौ हि ब्रह्मणः जिज्ञासा इत्येव स्यादित्यतः, षष्ठ्याः अनेकार्थसद्भावाच कर्मणि षष्ठी इति निर्दिशति आचार्यः।

## कर्मणि षष्ठीसाधनम्

अत्र ब्रह्मणः जिज्ञासा इति कर्मणि षष्ठी इति प्रोक्तम् आचार्यैः। तत्र पूर्वपक्षी – ब्रह्मणः जिज्ञासा इत्यत्र कर्मार्थे या षष्ठी प्रोक्ता सा न भवति, कर्मणि च इत्यनेन सूत्रेण कर्मणि षष्ठ्याः समासनिषेधः प्रोक्त भगवता पाणिनिना। तेन च प्रकृते समासाभावः। तत्र समाधानम् – कर्तृकर्मणोः कृति इति विशेषविधानात् इति। पङ्केः तात्पर्यं तु – तत्र कर्मणि च इति षष्ठीसमासनिषेधस्तु उभयप्राप्तौ कर्मणि इति या षष्ठी सा न समस्यते इत्यस्य विषयः, प्रकृते तु तन्न संभवति। किञ्च अत्र कर्तृकर्मणोः विवक्षाभावात् कर्मणि च इति निषेधसूत्रं न प्रवर्तते इत्यभिप्रायः। अर्थात् आश्चर्यो गवां दोहोऽगोपेन इत्यस्मिन् वाक्ये अगोपालस्य दोहः आश्चर्यः इति कर्तरि अगोपाले षष्ठीविभक्तिः प्राप्ता, गवां दोहः इत्यत्र कर्मण्यपि गोपोत्तरषष्ठीविभक्तिः प्राप्ता। कर्त्रथे कर्मार्थे च षष्ठीप्राप्ता इत्यतः तत्र कर्मार्थे षष्ठीं नियमयति, कर्त्रथे षष्ठीं व्यावर्तयति च आचार्यः पाणिनिः। अत एव अगोपालेन इत्युक्तं भवति। अत्र हि कर्तृकर्मणोः कृति इत्यनेन सूत्रेण कर्मार्थे पाणिनिः। अत एव अगोपालेन इत्युक्तं भवति। अत्र हि कर्तृकर्मणोः कृति इत्यनेन सूत्रेण कर्मार्थे

षष्ठीविभक्तिः गृह्यते इत्यर्थः। सूत्रे कर्त्रर्थे षष्ठी प्रोक्तायां सत्यिप कर्मार्थषष्ठीग्रहणस्य तात्पर्यम् इदं भवति – तापत्रयेण पीडितस्यैव कर्तृत्वम्, ब्रह्मण एव कर्मत्वम् इत्यभिप्रायेण कर्मणि षष्ठी इति आचार्यस्याभिप्रायः। कर्मार्थषष्ठी स्वीकारे हि ब्रह्मणः विषयत्वप्रयोजनत्वे सिद्यतः। अर्थात् कर्माणि सर्वदा विषयाः भवन्ति, ईिप्सतानि च भवन्ति इत्यतः विषयत्वप्रयोजनत्वे सिद्यतः।

### समस्तपद्प्रयोगसाधुत्वकथनम्

अत्र व्यस्तपदत्वेन ब्रह्मणः जिज्ञासा इति न वक्तुं शक्यते। जिज्ञासा पदस्य कुत्रापि अन्वयाभावात् ब्रह्मपदस्य द्वितीयाविभक्तिः न वक्तुं शक्यते। यतश्च कर्मणि द्वितीया इति स्वीकारे कृदर्थपदेन द्वितीयार्थकपदस्य समासो न भवति। निषेधसद्भावात्। ब्रह्म सर्वस्यापि हेतुत्वेन वर्तते इति मनिस निधाय ब्रह्मणा जिज्ञासा इति हेत्वर्थतृतीया यदि उच्येत, तिई ब्रह्मणः विषयत्वं न सिद्धिति। किञ्च यदुक्तम् अतशब्दस्य वृत्तविशेषत्वम् आक्षेपप्राप्तम् इति तदिप ब्रह्मपदसामानिधकरण्यात् न सिद्धिति। ब्रह्मणे जिज्ञासा इति तादर्थ्यचतुर्थ्यां यदि उच्यते, तिई प्रयोजनत्विसिद्धे सत्यिप पूर्वोक्तप्रकृतिविकृतिभावः न सिद्धिति। यतश्च तादर्थ्यं समासे प्रकृतिविकृतिग्रहणं कर्तव्यम् इति कात्यायनवचनं स्मर्तव्यम्। तस्मात् चतुर्थी अपि न सिद्धिति। यूपाया दारु इत्यत्र दारु प्रकृतिः यूपश्च विकृतिरित्येवं प्रकृतिविकृतिः यथा वर्तते तथा प्रकृते न वक्तुं शक्यम्। स्वस्वत्विनवृत्तिपूर्वकपरस्वत्वापादनरूपसंप्रदानस्यापि अत्र प्राप्तिनांस्ति। ब्रह्मणि जिज्ञासा इति सप्तमी सत्यां विषयत्वे सत्वेऽिप प्रयोजनत्वाभावात् तदिप अयुक्तमेव इति। एवञ्च व्यस्तपदेन वक्तुमनर्हत्वात् ब्रह्मणः जिज्ञासा इति कर्मणि षष्टीविग्रहेण ब्रह्मजिज्ञासा इत्येव वक्तव्यम् इति आचार्याणाम् आश्यः।

अत्र पुनः संशयः – षष्ठी शेषे इत्यनेन सूत्रेण विहितायाः संबन्धसामान्यषष्ट्याः स्वीकारेऽपि जिज्ञासा कर्मत्वम् अपेक्षते इति ब्रह्मणः इति षष्ट्याः कर्मार्थात्वं सिद्यति। अर्थात् जिज्ञासा इतिपदसत्त्वात् किंविषयकजिज्ञासा इत्याक्षेपे हि ब्रह्मविषयकजिज्ञासा इति सिद्यति। एवञ्च ब्रह्मणः इति षष्ट्याः आक्षेपात् कर्मार्थिस्सिद्धे सित सित कर्तृकर्मणोः कृति इति सूत्रविहितायाः कर्मणिषष्ट्याः स्वीकारः कुतः इति। तत्र समाधत्ते आचार्यः – षष्टी शेषे इत्यनेन विहितया षष्ट्या सिद्धः कर्मार्थः विलम्बेन प्राप्यते। परं कर्तृकर्मणोः कृति इत्यनेन तु साक्षात् कर्मार्थे षष्टी गृहीता इत्यतः तादृशकथनम् उचितमेव।

### प्रतिपद्विधानषष्टीसाधनम्

यदि पूर्वमेव सुष्ठु विचार्य कर्मार्थे षष्ठी इति निर्णीता तर्हि संबन्धसामान्यविषयत्वेन यद्यपि इत्याशङ्क्य तत्र प्रतिपद्विधानषष्ठ्याः स्वीकारः किमर्थ इति प्रश्नः। अर्थात् संबन्धसामान्याङ्गीकारेऽपि जिज्ञासापदसामार्थ्यात् ब्रह्मणः कर्मत्वं सिद्धति, उपायादिब्रह्मानुबन्धिनां जिज्ञासत्वञ्च सिद्धति। किञ्च प्रतिपद्विधाना च षष्ठी न समस्यते इति प्रतिपद्विधानषष्ट्याः समासनिषेधश्च सिद्धयति। तर्हि तस्य

स्वीकारः किमर्थः इत्यत्र समाधानम् उच्यते – संबन्धसामान्यपरिग्रहेऽपि इत्यत्र स्थितपरीत्युपसर्गबलेन परितो ग्रहणम् इति ब्रह्मानुबन्धिनां जिज्ञासत्वं सूच्यते। अत एव कर्मणि षष्ठी गृह्यते इत्येवोक्तं न तु परिगृह्यते इति। अर्थात् प्रधानस्य ब्रह्मणः अप्रधानस्य ब्रह्मानुबन्धिनाञ्च कर्मत्वम् आक्षेपात् सिद्धिति। परं प्रतिपद्विधानषष्ठ्या तु प्रधानस्य आभिधानिककर्मत्वं सिद्धिति। अन्येषां च ब्रह्मानुबन्धिनां प्रधानसंबन्धेन आकाङ्कावशात् वा सिद्धस्य कर्मत्वस्य सामर्थ्यात् सिद्धिश्च अङ्गीकर्तुं शक्यते। तस्मात् प्रतिपद्विधाना षष्ठी युक्ता। षष्ठी शेषे इतिविहितषष्ठीव्यतिरिक्ताः सर्वा अपि षष्ठीविभक्तयः प्रतिपद्विधानषष्ठी इत्यभिधीयन्ते।

### समासनिषेधपरिहारः

ब्रह्मणः जिज्ञासा इत्यत्र यदि प्रतिपद्विधाना षष्ठी अङ्गीक्रियते तर्हि समासस्तु नैव सिद्ध्यति यतः प्रतिपद्विधाना च षष्ठी न समस्यते इति वार्तिकबलात् समासाभावः इत्यस्मात् प्रकृते कर्तृकर्मणोः कृति इतिसूत्रप्रोक्ता षष्ठी समासं न प्राप्नोति इति शङ्का। तत्र समाधत्ते – तस्य च समासनिषेधस्य प्रतिप्रसवसद्भावात् समासः सिद्धत्येव। अर्थात् कर्तृकर्मणोः कृति इति आदौ षष्ठ्याः समासः प्राप्तः, तस्य च प्रतिपद्विधाना च षष्ठी न समस्यते इत्याक्षेपः प्रसज्यते। तस्य च कृद्योगा च षष्ठी समस्यते इति कृद्योगरूपषठ्याः प्रकृते सद्भावात् समासस्तु सिद्धत्येव इति समाधानम्। निष्कृष्टतया वक्तव्यञ्चेत् ज्ञोऽविद्र्थस्य करणे इत्यादिसूत्रविहितषष्ठीविषयकोऽयं समासनिषेधः। तेनैव सर्पिषो ज्ञानम् इत्यत्र करणार्थषठ्याः प्रतिपदविधानत्वात् तत्र समासो न भवति।

### जिज्ञासापदस्य कृदन्तत्वसमर्थनम्

अत्र पुनः संशयः – जिज्ञासा शब्दस्तु आबन्तत्वात् अर्थात् आकारान्तस्त्रीलिङ्गशब्दत्वात् तस्य कथं वा कृदन्तत्वं युक्तम्। कृदन्ते सत्येव कृद्योगा च षष्ठी इति समासः सिद्यति इति। तत्र समाधानम् – जिज्ञासा पदं हि ज्ञा धातोः सन् प्रत्यये, धातोः द्वित्वे, प्रथमज्ञा इत्यत्र अकारस्य लोपे ज् ज्ञा इतिजाते, तत्र इडागमे च जिज्ञा इति, ततश्च सन्प्रत्ययसद्भावात् जिज्ञास इति जाते, अ प्रत्ययात् इत्यनेन सूत्रेण अ इति कृत्संज्ञकप्रत्ययः विहितः। तत्र सवर्णदीर्घे जिज्ञासा इति। अधुना एकादेशस्य दीर्घस्य अन्तादिवद्भावेन कृदन्तत्वं सिद्धति इत्यतः समासोऽपि भवत्येव।

### <u>उपसंहारः</u>

एवञ्च कृद्योगा च षष्ठी समस्यते इति वार्तिकबलात् जिज्ञासा इति कृदन्तेन ब्रह्मण इति कर्मार्थषष्ठ्याः समासे कृते ब्रह्मजिज्ञासा इति पदं निष्पद्यते। तथा च ब्रह्मणः जिज्ञासा इति षष्ठीसामास एव उचितः यस्य च विषयत्वं, प्रयोजनत्वञ्च सिद्धति।

# नारायणीयस्तोत्रे कर्ममिश्रभक्तिवर्णनम्

#### M. RAMAPRIYAN

RESEARCH SCHOLAR

THE MADRAS SANSKRIT COLLEGE

E-MAIL: rampriyan59@gmail.com

श्रीमता मेल्पत्तूर् **नारायणभट्टतिरिणा** विरचितम् स्तोत्रकाव्यम् श्रीमन्नारायणीयम्। अयं च कविः शास्त्रेषु अपि निष्णातः अस्ति। विदुषा अनेन व्याकरणम् अच्यतिपषारिङ नामक पण्डितात् अधीतम् इति सुप्रसिद्धम्। व्याकरणे एतेषां प्रिक्रयासर्वस्व नामकः ग्रन्थः अपि सुप्रसिद्धः विराजते। न केवलं व्याकरणे कृतभूरिपरिश्रमः, अपि तु

मीमांसादि स्वतातान्निगममविकलं माधवाचार्यवर्यात्। तर्कं दामोदराख्यात् अपि पदपदवीं अच्युताख्यात् बुधेन्द्रात्॥

इति पद्यांशेन तेषां अनेकमुखा प्रतिभा ज्ञायते एव। स्विपतृचरणानां सकाशात् मीमांसाशास्त्रं अधीतम् इति प्रिक्रियासर्वस्वय्रन्थस्य अन्ते विद्यमानेन पद्येनानेन ज्ञायते। एवं मानमेयोदयाख्यस्य प्रमाणप्रमेय विचारात्मकस्य मीमांसाय्रन्थस्य प्रमाणभागः अनेनैव विरचित इति विद्वद्विदितमेव। अतः एतादृशस्य अस्य कवेः दर्शनादि नैपुण्यमि काव्ये अस्मिन् तत्र तत्र प्रतिभासते एव इति धिया मया कश्चन यत्नः विधीयते।

एष केरलदेशे निलानद्याः उत्तरतीरवर्ति तिरुनावाक्षेत्रवासि पेरुमनंग्रामे मेण्युत्तूर्नामगृहे मातृदत्ताभिधानस्य विप्रश्रेष्ठस्य पुत्रः। अयम् अच्युतिपषारोटि सकाशात् व्याकरणादिविद्या अधीतवान् । कदाचिदेष वातरोगाभिभूतो गुरुवायुपुरेश्वरं श्रीकृष्णमस्य स्तोत्ररत्नस्य प्रत्यहमेकैकदशकिर्माणसपर्यया परितोष्य ससन्तोषः बभूव । अथ लोकोत्तरेण कवित्वेन, पाण्डित्येन, चारित्रेण, ग्रन्थिनर्माणेन च प्रथमानोऽयम् अम्बलप्पुळपुराधिपेन राज्ञा देवनारायणेन सिवशेषमुपलालितस्तदास्थानभूषणतां प्रतिपेदे । देवनारायणस्यैव चोद्नयाऽनेन प्रक्रियसर्वस्वं नाम विपुललिततो व्याकरणग्रन्थः प्रणीतः, यं श्रीभट्टोजीदीक्षितः श्राधितवानिति प्रथास्ति। अयं मीमांसायां मानमेयोदयः इति ग्रन्थः रचितवान्। अस्मिन् नारायणीये मीमांसाविषयाः बहवः उक्ताः। कर्ममिश्रभक्तिरूपवर्णनम् इति द्विनवतितमे दशके विद्यमान विषयान् प्रतिपादयामि ॥

प्रथम श्लोकः-

वेदैः सर्वाणि कर्माणि अफलपरतया वर्णितानि इति बुद्धा तानि त्वय्यर्पितान्येव हि समनुचरन् यानि नैष्कर्म्यमीश । मा भूत् वेदैः निषिद्धे कुहचिद्पि मनःकर्मवाचां प्रवृत्तिः दुर्वर्जं चेदवाप्तं तद्पि खलु भवत्यर्पये चित्रकाशे ॥१॥

अस्य अर्थः – अत्र वेदे विहितानि सर्वाण्यपि ज्योतिष्टोमादीनि कर्माणि फलसाधनत्वाभावेनैव विहितानि। फलश्रुतिः श्रूयते खलु इत्युक्ते यागे प्रवृत्तिः एव तस्याः श्रुतेः प्रयोजनम् । विहितानि सर्वाण्यपि कर्माणि त्वय्येव समर्प्य कर्मानुष्टानम् करवाणि। वेदैः निषिद्धेषु कर्मसु क्वचिद्पि मनसा, कर्मणा, वाचा वा मम प्रवृत्तिः मा भूत् । तादृश दुष्कर्मानुष्टान स्थितिः आगता चेत् तत् कर्मापि भवत्यर्पयामि । इति श्लोकार्थः॥

द्वितीय श्लोकः-

यस्त्वन्यः कर्मयोगस्तव भजनमयस्तत्र चाभीष्टमूर्तिं

हृद्यां सत्त्वैकरूपां दृषदि हृदि मृदि कापि व भावियत्वा।

पुष्पैर्गन्थैर्निवेद्यैरिप च विरचितैः शक्तितो भक्तिपूतैः

नित्यं वर्यां सपर्यां विद्घद्यि विभो त्वत्प्रसादं भजेयम्॥२॥

यस्त्वन्यः नाम वेदिवहितकर्माणि विहाय तान्त्रिकमयः यथा भजनमयः पूजाविशेषः इत्यादि आशु त्वत्प्रसादजनकः अस्माकं अभीष्टमूर्तिं नारायणम् दृषदि हृदि मृदि वा सम्भाव्य, यथोक्तम्-

> शैली दारुमयी लौही लेप्या लेख्या च सैकती। मनोमयी मणिमयी प्रतिमाष्टविधा स्मृता॥

तव मूर्तिं धर्ममार्गेण यथाशक्ति सम्पादित पत्रपुष्पादिभिः श्रद्धया वर्यां अभ्यर्च्य त्वत्प्रसादं प्राप्तवानि॥ इति श्लोकार्थः॥

तृतीय श्लोकः-

स्त्रीश्द्राः त्वत्कथादि श्रवणविरहिता आसतां ते दयार्हाः त्वत्पादासन्नयातान् द्विजकुलजनुषो हन्त शोचाम्यशान्तान्। वृत्त्यर्थं ते यजन्तो बहुकथितमपि त्वामनाकर्णयन्तो हप्ता विद्याभिजातैः किमृत विद्धते तादृशं मा कृथा माम्॥३॥

स्त्रीशूद्राः भगवत्कथा भगवन्नामसङ्कीर्तनम् इत्यादि सत्कार्याणि त्यक्तवन्तः किञ्च तेषाम् अध्ययनादि कर्मानुष्ठाने अधिकारोपि नास्ति । अत इदम् सर्वम् त्यक्तं चेदपि दयार्द्याः ते भवन्तु हन्त । भवत्पादसमीपस्थितान् शान्तिम् अप्राप्तवतः ब्राह्मणक्षत्रियवैश्यान् विचिन्त्य अहं क्षेशं अनुभवामि । कुतः इत् चेत् त्रैवर्णिकाः वृत्त्यर्थं यागादि अनुष्ठानं कारयन्ति न तु विहितत्वात् कुर्वन्ति। किञ्च शास्त्रेण बहु उपदिष्टं चेदपि तत् सर्वं श्रवणमात्रेण त्यक्त्वा नाम मनसि न विधाय दृष्ताः त्रैवर्णिकाः 'विद्यामद्धनमदाभिचारमद' इत्युक्तरीत्या मदमात्रेण एते अभिचारसज्जननिन्दाद्यपि कुर्वन्ति। मां तादृशं मा कुरु कृष्ण ॥

चतुर्थश्लोकः-

पापोऽयं कृष्ण रामेत्यभिलपित निजं गूहितुं दुश्चरित्रं निर्लज्जस्यास्य वाचा बहुतर कथनीयानि मे विघ्नितानि । भ्राता मे वन्ध्यशीलो भजित किल सदा विष्णुं इत्थं बुधांस्ते निन्दन्त्युचैईसन्ति त्विय निहितमतीन् तादृशं मा कृथा माम्॥४॥

हे कृष्ण! तत्कृत अपचारान् गूहितुं राम कृष्ण इति प्रजल्पित लज्जारहितः अयं, वाचा मम बहुवक्तव्यानि विघ्नितानि, निष्फलं कर्म करोति, यः मम भ्राता सदा विष्णुभजनमेव कार्यं इति विचिन्त्य तव भक्तान् उच्चैः परिहासयन्ति । मां तादृशं मा कुरु ॥

पञ्चमश्लोकः –

श्वेतच्छायं कृते त्वां मुनिवरवपुषं प्रीणयन्ते तपोभि-स्रोतायां स्रुक्सुवाद्यङ्कितमरुणतनुं यज्ञरूपं यजन्ते । सेवन्ते तन्त्रमार्गैर्विलसदिरगदं द्वापरे श्यामलाङ्गं नीलं सङ्कीर्तनाद्यैरिह कलिसमये मानुषास्त्वां भजन्ते ॥५॥

मनुष्याः कृतयुगे श्वेतवर्णमुनिवरवपुषं मुनिशब्दस्य ब्रह्मचारी उच्यते । त्वां तपोभिः तृप्यन्ते । त्रेतायुगे अरुणवर्णरूपं त्वां सृक्सुवादि अङ्गकलापैः सह यागहोमदानवेदोक्तकर्मभिः इष्ट्वा तृप्यन्ते । द्वापरयुगे श्यामलवर्णरूपं भगवन्तं मन्त्रतन्त्रपूजाद्रव्यविशिष्टपूजादिभिः तृप्यन्ते । अस्मिन् कलियुगे नीलरूपं त्वां नामसङ्कीर्तनभजनादिभिः मनुष्याः भगवन्तं तृप्यन्ते ।

षष्ठश्लोकः –

सोऽयं कालेयकालो जयित मुरिरपो यत्र सङ्कीर्तनाद्यै-र्निर्यह्मेरेव मार्गेरिखलद् न चिरात्त्वत्प्रसादं भजन्ते ।

## जातास्त्रेताकृतादाविप हि किल कलौ सम्भवं कामयन्ते दैवात्तत्रैव जातान् विषयविषरसैर्मा विभो वश्चयास्मान् ॥६॥

अयं वर्तमानकित्युगः इतरेभ्यः युगेभ्यः उत्कृष्टः भवित । कथं इति चेत् मोक्षप्राप्तिः सामान्यप्रयत्नेनैव नामसङ्कीर्तनादि सुलभमार्गेण मोक्षः प्राप्तुं शक्यते इति । अतः कृतत्रेताद्वापरयुगे जिनतमनुष्याः अपि अस्मिन् युगे जननं प्राप्तुमिच्छिन्ति । भवतः अनुग्रहेण अस्मिन् युगे एव जिनतवतः अस्मान् भगवदन्यविषयैः पापकर्मभिः मा वञ्चय ।

#### सप्तमश्लोकः –

भक्तास्तावत्कलौ स्युर्द्रमिलभुवि ततो भूरिशस्तत्र चोचै: कावेरीं ताम्रपर्णीमनु किल कृतमालां च पुण्यां प्रतीचीम् । हा मामप्येतदन्तर्भवमपि च विभो किश्चिदश्चद्रसं त्व-य्याशापाशैर्निबध्य भ्रमय न भगवन् पूरय त्वन्निषेवाम् ॥७॥

अस्मिन् किंत्रुगे भक्ताः अधिकाः वसन्ति । तेषु द्रविडदेशे एव अधिकाः जीवन्ति । तिस्मन्निप कावेरी ताम्रपर्णी कृतमाला ( वैगै ) इति पुण्यनद्यः इतोपि याः नद्यः द्रविडदेशे प्रतीचीमुखं प्रवहन्ति तिस्मिन्तीरे एव बहवः भक्ताः निवसन्ति । हे प्रभो ! एतादृश क्षेत्रे जननं प्राप्तवन्तं मां च आशापाशैः निबध्य संसारसागरे मा प्रवर्तय । हे भगवन् सर्वदा तव कैङ्कर्येषु अस्मान् नियुङ्ख ॥

#### अष्टमश्लोकः –

दृष्ट्वा धर्मद्भहं तं कलिमपकरुणं प्राड्महीक्षित् परीक्षित् हन्तुं व्याकृष्टखङ्गोऽपि न विनिहतवान् सारवेदी गुणांशात् । त्वत्सेवाद्याशु सिद्धेदसदिह न तथा त्वत्परे चैष भीरु-र्यत्तु प्रागेव रोगादिभिरपहरते तत्र हा शिक्षयैनम् ॥८॥

पूर्विस्मिन् काले परीक्षित् राज्यसमये सः राजा एकं दृष्टवान् । सः कारुण्यरिहतः धर्मिवरोधिं किलं दृष्ट्वा तं हन्तुं व्याकृष्टखङ्गः अपि सः किलः दृष्टुं वेदान्तसारवदी सद्गुणांशाः बहु आसन् इति कृत्वा तान् न मारितवान् । अस्मिन् किलयुगे भगवद्सेवा इत्यादि आशु फलदायी । परन्तु पापकार्यं तथा न । अयं किलपुरुषः तस्य भक्तस्य सविधे भीतः अपि भवति ।

नवमश्लोकः –

गङ्गा गीता च गायत्र्यपि च तुलसिका गोपिकाचन्दनं तत् सालग्रामाभिपूजा परपुरुष तथैकादशी नामवर्णाः । एतान्यष्टाप्ययत्नान्यपि कलिसमये त्वत्त्रसादप्रवृद्धा क्षिप्रं मुक्तिप्रदानीत्यभिद्धुः ऋषयस्तेषु मां सज्जयेथाः ॥९॥

हे परमपुरुष ! अस्मिन् किलयुगे एतान्यष्टकर्माणि बहुप्रयत्नाभावनैव भवत्प्रसादवृद्धा शीघ्रमेव मुक्तिं प्रयच्छन्तीति महर्षिभिः उपदिष्टानि । कानि एतानि कर्माणि इति चेत् गङ्गाप्रवाहस्नानं, भगवद्गीताध्ययनं, गायत्रीमहामन्त्रजपः, तुलस्या भगवदर्चनं, ललाटे गोपीचन्दनादि ऊर्ध्वपुण्ड्धारणं, सालग्रामाराधनं, तथा एकादशी व्रतं, भगवन्नामसङ्कीर्तनम् इति अष्टौ कर्माणि कलियुगे मोक्षदायकानि । तेषु कर्मसु मम प्रवृत्तिः भवेत् इति प्रार्थये ॥

दशमश्लोकः –

देवर्षीणां पितॄणामिप न पुन: ऋणी किङ्करो वा स भूमन् योऽसौ सर्वात्मना त्वां शरणमुपगतस्सर्वकृत्यानि हित्वा । तस्योत्पन्नं विकर्माप्यखिलमपनुदस्येव चित्तस्थितस्त्वं तन्मे पापोत्थतापान् पवनपुरपते रुन्धि भक्तिं प्रणीया: ॥१०॥

देवानां ऋषीणां पितॄणामपि यथा अभक्तऋणी अधर्मणो भवति । अत एव तदपाकरणाय यज्ञाध्ययनपुत्रोत्पादनादि तेन कर्तव्यं इति तेषां किङ्करश्च भवति । तथा च स्मृतिः " हीनजातिं पिरक्षीणमृणार्थं कर्म कारयेत् इति । सः भक्तः पुनर्ऋणी किङ्करो वा न भवति । तत्र हेतुमाह – योसाविति । यः पुरुषः सर्वात्मना सर्वभावेन त्वां शरणमुपगतः सर्वकृत्यानि विहितसकलकर्माणि हित्वा । ननु तर्हि सर्वात्मना निषिद्धकर्मणः अपरिहार्यत्वात् प्रायश्चित्तादि कर्म कर्तव्यं, नेत्याः " तस्येति" । विकर्मनिषिद्धकर्मणः फलं तस्य त्वां शरणं गतस्य तावन्न सम्भवति । यदि प्रमादादिना भवेत् तर्हि तद्पि इति अपि शब्दार्थः । अखिलं निरवशेषं अपनुद्सि नाशयसि । ननु नास्य पापक्षयार्थं भगवदुपासनं, अत आह- चित्तस्थितस्त्वमिति । न हि वस्तुशक्तिर्श्वितामपेक्षते कार्योत्पाद्नाय, यथा ह्यौषधं फलार्थिनाम् अफलार्थनामपि अविशेषेण आरोग्यादि जनयित तथेति भावः । तत्तस्मात् यस्माचित्तस्थः पापमपनुद्सि, पापोत्थान् पापकर्मजनितान् तापान् दुरितानि रुन्धि वारय । भक्तिं प्रणीयाः अनपायिनीं कृषीष्टाः ॥ इति ॥

# श्रीमन्नारायणीये रसभावोन्मीलनम्

## एस् माधवी,

शोधच्छात्रा,मद्रपुरी संस्कृतमहाविद्यालयः, चेन्ने Email – <u>smadhavi263@gmail.com</u>

सान्द्रानन्दावबोधात्मकमनुपमितं कालदेशावधिभ्यां निर्मुक्तं नित्यमुक्तं निगमशतसहस्रेण निर्भास्यमानम्। अस्पष्टं दृष्टमात्रे पुनरुरुपुरुषार्थात्मकं ब्रह्म तत्त्वं तत्तावद्भाति साक्षाद्गुरुपवनपुरे हन्त भाग्यं जनानाम्॥

श्रीमन्नारायणीयाख्यं काव्यं दार्शनिककविवरश्रीनारायणभट्टतिरिणा विरचितं श्रीगुरुवातपुरीशायार्पितं भक्तिप्रधानं काव्यम्। श्रीमद्भागवतसारभूतोऽयं ग्रन्थः सहस्रपद्यात्मकः यद्यपि भक्तिभावप्रधानः तथाऽपि ग्रन्थकृता स्वीयया अप्रतिमया प्रतिभया बहुषु स्थलेषु अन्येषां रसानां भावानां च समावेशनं कृतमस्ति।

ध्वनिकारैः श्रीमदानन्दवर्द्धनाचार्यैः अतिविशालप्रबन्धे महाभारते कौरवपाण्डवयुद्धवर्णने वीररसस्य, योद्धृणां परस्परं कोधावेगाभ्यां च रौद्रस्य, युद्धानन्तरं वीरगतिं प्राप्तानां शवेभ्यः निर्गतयोः रक्तदुर्गन्धयोः, तत्र सञ्चरतां शृगालकाकादीनां च वर्णने बीभत्सस्य, सत्यवती-कुन्ती-अम्बाऽम्बिका-अम्बालिका-द्रौपदी-रुक्मिण्यादीनां सुन्दरीणां हरणविवाहादिप्रसङ्गे शृङ्गारस्य चेति एतेषां सर्वेषां परिपोषेऽनुभूयमानेऽपि शान्तरस एव मुख्यः अङ्गिरसः इति सम्यक् प्रतिपादितम्।

भारते वृष्णिपाण्डविवरसावसानवैमनस्यदायिनीं समाप्तिमुपनिबध्नता महामुनिना स्वप्रबन्धस्य प्राधान्येन वैराग्यजननतात्पर्यं दर्शयता मोक्षलक्षणपुरुषार्थः शान्तरसश्च मुख्यतया विवक्षाविषयत्वेन सूचितः। पाण्डवादिचरितं यत्कीर्त्यते, तत्सर्वमवसानविरसम् अविद्याप्रपञ्चरूपञ्च। परमार्थसत्यस्वरूपस्तु भगवान् वासुदेव एवेति काव्ये स्थिताः अन्ये रसाः, अन्यानि तत्त्वानि च समर्थयन्ति।

तथैव श्रीमन्नारायणीये भगवतो महिमानं वर्णयता कविना बहुषु प्रसङ्गेषु अनेकेषां रसानां भावानाञ्च समावेशनं कृतम्। तत्र भगवतः श्रीमन्नारायणस्य विभवावताराणां वर्णनप्रसङ्गे दृश्यमानान् रसान् भावांश्च अहं यथाशक्ति प्रतिपाद्यामि।

द्वात्रिंशे दशके मत्स्यावतारिणो विष्णोर्वर्णनमस्ति। मत्स्यावतारप्रसङ्गे कविना अद्भुतरसः अतिसुन्दरतया प्रयुक्तः।

क्षिप्तं जले त्वां चिकतं विलोक्य निन्येऽम्बुपात्रेण मुनिः स्वगेहम्। स्वल्पैरहोभिः कलशीं च कूपं वापीं सरश्चानशिषे विभो त्वम्॥

अत्र मत्स्यमूर्तिः भगवान् महाविष्णुः आलम्बनं, तस्य मत्स्याकृतेः सञ्चलनं, चिकतविलोकनं स्वगृहनयनञ्चानुभावौ, धृतिहर्षादयो व्यभिचारिणः। एतेभ्यः सर्वेभ्यः विस्मयस्थायिभावः अद्भुतरसः अस्मासु पाठकेषु व्यज्यते।

स्वतुङ्गश्रङ्गक्षतवक्षसं तं निपात्य दैत्यं निगमान् गृहीत्वा। विरिञ्चये प्रीतहृदे ददानः प्रभञ्जनागारपते प्रपायाः॥

पद्येऽस्मिन् हयग्रीवासुरालम्बनः, तत्कृतिनगमापहरणोद्दीपितः, तद्वक्षक्षत्यानुभावितः भगवद्गतः क्रोधः यद्यपि सामाजिकेष्वभिव्यज्यते रौद्ररसरूपेण, परन्तु 'प्रभञ्जनागारपते प्रपायाः' इति प्रार्थनया स रौद्रः भक्तिभावस्याङ्गरूपेण भक्तिं समर्थयति।

अमृतमथनवर्णनप्रसङ्गे सप्तविंशे दशके कूर्मवर्ष्मधारिणः भगवतः विष्णोः वर्णनं कृतम् – वज्रातिस्थिरतरकर्परेण विष्णो विस्तारात्परिगतलक्षयोजनेन। अम्भोधेः कुहरगतेन वर्ष्मणा त्वं निर्मग्नं क्षितिधरनाथमुन्निनेथ॥

कूर्मवर्ष्मधारिभगवदालम्बनः, तच्छरीरविस्तरेण तत्कृतपर्वतोन्नयनेन चोद्दीपितः, तत्स्तवनेनानुभावितः, आक्षिप्तेन हर्षेण सहकृतः, विस्मयस्थायिभावः अद्भुतरसोऽस्मासु व्यज्यते।

द्वादशे त्रयोदशे च दशके क्रमेण वराहावतारस्य हिरण्याक्षवधस्य च वर्णनं विहितम्। तत्र द्वादशे दशके –

ऊर्घ्वप्रसारिपरिधूम्रविधूतरोमा प्रोक्षिप्तवालिधरवाङ्गुखघोरघोणः। तूर्णप्रदीर्णजलदः परिघूर्णदृक्ष्णा स्तोतॄन्सुनीन् शिशिरयन्नवतेरिथ त्वम्॥ अन्तर्जलं तदनु सङ्कलनकचकं भ्राम्यित्तिमिङ्गिलकुलं कलुषोर्मिमालम्। आविश्य भीषणरवेण रसातलस्थान् आकम्पयन् वसुमतीमगवेषयस्त्वम्॥ इति पद्ययोः वराहरूपिणः भगवतः आकृतेः तच्चेष्टायाश्च वर्णनं कृतम्। वराहमूर्तेः रोमावल्याः, वालधेः उत्क्षेपणस्य अधोमुखनासिकायाः तत्कृतजलदानां विनाशस्य च वर्णनेन वराहमूर्त्त्यालम्बनः भयानकः अस्मासु केवलानामुद्दीपनविभावानामेव चमत्कारवशात् आविर्भवति। त्रयोदशे दशके हिरण्याक्षवधश्चैवं वर्णितः –

भवच्चकज्योतिष्कणलवनिपातेन विधुते ततो मायाचके विततघनरोषान्धमनसम्। गरिष्ठाभिर्मुष्टिप्रहृतिभिरभिघ्नन्तमसुरं कराग्रेण स्वेन श्रवणपदमूले निरवधीः॥

अत्र हिरण्याक्षालम्बनः तत्कृतवसुमतीहरण-मुष्टिप्रहार-घातादिभिः उद्दीपितः तन्मारणेनानुभावितः रौद्ररसः अभिव्यज्यते। अत्र मदगर्वोग्रतादयः व्यभिचारिणः रौद्रस्य समर्थकाः आक्षिप्यन्ते।

श्रीमन्नारायणीये पञ्चविंदो दशके नृसिंहावतारवर्णनं कृतमस्ति। तत्र रौद्रभयानक-बीभत्सादीनामतिसुन्दरं प्रकटनं कृतमस्ति। यथा –

स्तम्भे घट्टयतो हिरण्यकिशपोः कर्णौ समाचूर्णय— न्नाघूर्णज्जगदण्डकुण्डकुहरो घोरस्तवाभूद्रवः। श्रुत्वा यं किल दैत्यराजहृदये पूर्वं कदाप्यश्रुतं कम्पः कश्चन सम्पपात चलितोऽप्यम्भोजभूर्विष्टरात्॥

अत्र नृतिंहाकृतेः भगवतः नादः, न तु भगवान् , आलम्बनः। तन्नादकृतदैत्यकर्णचूर्णनजगदाघूर्णनादयः उद्दीपनं, तच्छवणेन जातः कम्पः अनुभावः, विस्मयचिन्तावितर्कादयः व्यभिचारिभावाः। एवं भयस्थायिभावः भयानकरसोऽभिव्यज्यते।

भ्राम्यन्तं दितिजाधमं पुनरिप प्रोद्गृह्य दोर्भ्यां जवात् द्वारेऽथोरुयुगे निपात्य नखरान् व्युत्खाय वक्षोभुवि। निर्भिन्दन्निधगर्भनिर्भरगलद्रक्ताम्बु बद्घोत्सवं पायम्पायमुदैरयो बहुजगत्संहारि सिंहारवान्॥

अत्र हिरण्यकशिपुरालम्बनम्। तत्कृतगदासहितभ्रमणखङ्गविद्याप्रदर्शनादयः उद्दीपनम्, स्वोरुयुगे निपातनं, वक्षसो नखैर्निर्भेदनं, रक्तपानं, सिंहनादोद्धोषणञ्चेत्येते अनुभावाः। उग्रतौत्सुक्यामर्षावेगादयश्च व्यभिचारिभावाः। एतेभ्यो मिलित्वा रौद्ररसः अभिव्यज्यते।

ग्रन्थेऽस्मिन् त्रिंशे एकत्रिंशे चेत्युभयोर्दशकयोः वामनावतारस्य त्रिविक्रमावतारस्य च वर्णनं कृतम्। तत्र महाबलेः यज्ञे याचकाय सर्वमिप दातुमुत्साहः अतिसुन्दरतया वर्णितः। यथा – शुक्राचार्येणास्मै वटवे न किञ्चिद्देयमिति रुद्धमाने बलौ तस्योक्तिः –

याचत्येवं यदि स भगवान् पूर्णकामोऽस्मि सोऽहं दास्याम्येव स्थिरमिति वदन् काव्यशातोऽपि दैत्यः। विन्ध्यावल्या निजद्यितया दत्तपाद्याय तुभ्यं चित्रं चित्रं सकलमपि स प्रापयत्तोयपूर्वम्॥

अत्र याचकः परमात्मा आलम्बनं, तत्कृतात्यल्पपरिमाणपादित्रितयमितभूमियाचनञ्चोद्दीपनं, भगवते नूनं दास्याम्येवेत्युक्तिः दियतया सह पाद्यदानञ्चेत्यनुभावौ, हर्षधृतिमत्यादयः व्यभिचारिणः। एतेभ्यो मिलितेभ्यः उत्साहस्थायिभावः वीररसः सम्यगभिव्यज्यते।

षद्भिशे दशके परशुरामावतारिणो भगवतश्चित्रं वर्णितमास्ते। तत्र पितृवधेन क्षुभितस्य भृगुपतेश्चित्रणमेवं कृतम् –

भूयोऽमर्षितहेहयात्मजगणैस्ताते हते रेणुका— माघ्नानां हृदये निरीक्ष्य बहुशो घोरां प्रतिज्ञां वहन्। ध्यानानीतरथायुधस्त्वमकृथा विप्रदुहः क्षत्रियान् दिककेषु कुठारयन् विशिखयन् निःक्षत्रियां मेदिनीम्॥

अत्र कार्तवीर्यार्जुनस्य पुत्राः आलम्बनम्। तैः कृतः पितृवधः मात्रा रेणुकया कृतः स्वहृदये घातश्चोद्दीपनिवभावौ। धरां क्षत्रियविहीनां करिष्यामीति प्रतिज्ञाकरणम्, अनन्तरमायुधानुपनीय क्षत्रियमारणञ्चेति अनुभावाः। अमर्षगर्वधृत्यावेगादयः व्यभिचारिणः। क्रोधस्थायिभावः रौद्रः सामाजिकेष्वभिव्यज्यते।

चतुस्त्रिंशपञ्चित्रिंशदशकयोः श्रीरामचिरतं वर्णितमस्ति। युद्धवर्णनप्रसङ्गे पद्यमिदं प्रोक्तम् – सौमित्रिस्त्वत्र शक्तिप्रहृतिगलदसुर्वातजानीतशैल-घ्राणात्प्राणानुपेतो व्यकृणुत कुसृतिश्चाधिनं मेघनादम्। मायाक्षोभेषु वैभीषणवचनहृतस्तम्भनः कुम्भकर्णं सम्प्राप्तं किम्पतोवीतलमिक्वचमूभिक्षणं व्यक्षिणोस्त्वम्॥ सौमित्रेः श्रीरामस्य चोत्साहः कविना सुष्टु प्रदर्शितः। प्रथमं मेघनादालम्बनः, तस्य गर्वेण स्वमायाश्चाघनेन चोद्दीपितः, मेघनादमारणेन चानुभावितः, लक्ष्मणाश्रयः उत्साहः वीररसरूपेणाभिव्यज्यते।

पुनः कुम्भकर्णालम्बनः, कुम्भकर्णकृतिनिखिलसैन्यभक्षणभूमिकम्पनादिभिरुद्दीपितः श्रीरामाश्रयः उत्साहः पाठकेषु वीररसत्वेनाभिव्यज्यते। दीर्घसमासप्रयोगस्तु अत्र अत्यन्तं रसपरिपोषकतया सुन्दरो भाति।

सप्तत्रिंशात् दशकादारभ्य एकोननवितदशकपर्यन्तम् अतिविस्तरेण भगवतः वातपुराधीशस्य श्रीकृष्णरूपिणः लीलाः वर्णिताः विद्यन्ते। तत्र गोपिकानां चेष्टावर्णनप्रसङ्गे शृङ्गारस्य प्राकट्यं यथा –

स्विन्नसन्नतनुवल्लरी तदनु काऽपि नाम पशुपाङ्गना कान्तमंसमवलम्बते स्म तव तान्तिभारमुकुलेक्षणा। काचिदाचलितकुन्तला नवपटीरसारनवसौरमं वश्चनेन तव सञ्चचुम्ब भुजमिश्चतोरुपुलकाङ्करम्॥

श्रीकृष्णालम्बनः, श्रीकृष्णस्य सुन्दरमूर्तिशारीरलेपनसौरभाद्यद्दीपितः, श्रीकृष्णांसावलम्बनभुजचुम्बनाद्यनुभावितः, मोहश्रमालस्यादिसञ्चारिभिः परिपोषितः सम्भोगशृङ्गारः भक्तेः अङ्गत्वेन सम्यग्भाति।

ग्रन्थे प्रपञ्चस्य सृष्टिपालनप्रभृतीनां बहूनां विषयाणां चित्रणं कृतम्। तत्र परमानन्दसौख्यं तु गुरुपवनेशस्य सिन्नधौ भगवतः कटाक्षेण, तद्वऋदर्शनेन, चन्दनपीतवस्त्राद्यलङ्कृततद्वपुषो ध्यानेन, तच्चरणाम्बुजद्वये शरणार्थनयैव लभ्यते इति ग्रन्थसारभूतोंऽशः अन्तिमे शतके भक्तिभावपूर्णैः पद्यैः स्पष्टं प्रतीयते।

योगीन्द्राणां त्वदङ्गेष्वधिकसुमधुरं मुक्तिभाजां निवासो भक्तानां कामवर्षद्युतरुकिसलयं नाथ ते पादमूलम्। नित्यं चित्तस्थितं मे पवनपुरपते कृष्ण कारुण्यसिन्धो हृत्वा निश्शोषतापान् प्रदिशतु परमानन्दसन्दोहलक्ष्मीम्॥

एवंरूपेण नित्यं चित्तस्थितं गुरुपवनेशपादमूलम् अशेषतापापहरणपूर्वकं परमानन्दसन्दोहमुक्तिसुखं ददात्विति अन्ते वायुपुरेशं प्रार्थयते।

# श्रीमन्नारायणीये श्रीरामचरितम्

# सुदर्शनः. के

शोधच्छात्रः, मद्रपुरीसंस्कृतमहाविद्यालयः, चेन्नै

#### उपोद्धातः

प्रस्तुतो भक्तिप्रधानोऽयं "श्रीमन्नारायणीयम्" इत्याख्यग्रन्थः मेत्युत्तुर् श्रीमन्नारायणभट्टपादेन विरचितः स्ववातरोगनिवारणाय। अत्र श्रीमद्भागवतार्थसंग्रहस्वरूपाणां पद्यानां संख्या सहस्रोत्तरतां प्रपेदे, समग्रोऽपि भागवतार्थः तेषु यथाक्रमं संगृहीतश्च अभूत्। तावत् अहो तस्य चक्षुषोः लक्ष्यताम् अवाप किल भगवान् पुण्डरीकाक्षः। अन्त्यदशकस्य आदिमेन "अग्रे पश्चामि तेजोनिबिडतरकलायवलीलोभनीयं पीयूषाह्मवितोऽहम् "इत्यादिपद्येन भगवतः मरुत्पुराधीशस्य साक्षात्कारं खलु सानन्दभरं कविरिप निर्दिशति स्म। पवनपुरपतये मालारूपेण, समर्पयितुं ग्रथितोऽयं ग्रन्थः। तादृशमालायाः मध्ये विद्यमानरत्नवत् श्रीमद्रामचरितं भवति ।

## स्वीकृतविषयप्रस्तावनम्

तादृशे नारायणीये दशकद्वयेन श्रीरामचिरत्रं वर्ण्यते । अयं च ग्रन्थः श्रीमद्भागवतपुराणस्य अनुवाद्ग्रन्थः इति सर्वविदितमेव । श्रीमद्भागवतपुराणेऽपि नवमस्कन्धे दशम-एकादशाध्याययोः श्रीरामचिरत्रं वर्णितमस्ति, परन्तु महान् भेदो दृश्यते अत्र । श्रीमद्भागवतपुराणे साक्षात् भगवतः श्रीरामस्य अवतारः वर्ण्यते। भगवान् श्रीरामः दशरथस्य पुत्रो भूत्वा

"गुर्वर्थे त्यक्तराज्यो व्यचरदनुवनं पद्मपद्मां प्रियायाः

पाणिस्पर्शाक्षमाभ्यां मृजितपथरुजो यो हरीन्द्रानुजाभ्याम् ।

वैरूप्याच्छूर्पणख्या: प्रियविरह रुषाऽरोपितभ्रूविजृम्भ-

त्रस्ताब्धिर्बद्धसेतुः खलद्वद्हनः कोसलेन्द्रोऽवतान्नः ॥ (श्रीमद्भागवते ०९-१०-०४)

गुर्वर्थे त्यक्तराज्यः दशर्थाथे अथवा गुरुभूतं सत्यं निमित्तीकृत्य राज्यं त्यक्तवा वनं गतवान् इत्यारभ्य अन्ते सर्वविधसंहारादिकं कृत्वा पुनः कोशलदेशं संप्राप्य राजरूपेण विलसित स्म। तादृशः भगवान् श्रीरामचन्द्रः अस्मान् अवतात् इति प्रार्थनारूपेण एकस्मिन्नेव पद्ये रामचरितं कथितं भवति। पुनः कथां वक्तुम् इति प्रारब्धवान् श्रीशुकः विश्वामित्रस्य यागसंरक्षणमारभ्य सीतायाः विवाहः, अनन्तरमनेके विषयाः उच्यन्ते, परन्तु अतीव अल्परूपेण । एवं प्रथमाध्याये अर्थात् दशमाध्याये एव रामपृशिषेकपर्यन्तम् आनीतमस्ति ।

तत्र च वाल्मीकिरामायणात् श्रीमद्भागवतरामायणस्य च भेदो दृश्यते। तस्माद्पि भिद्यते श्रीमन्नारायणीयम् । तत्र श्रीमद्भागवतपुराणे दृशमाध्याये एव कथा निरूपिता। एवं एकादृशाध्याये सीतारामयोः विरहः वर्ण्यते नाम वियोगः । पुनः भगवतः श्रीरामस्य वैकुण्ठगमनिमिति वर्णनं कृत्वा, तस्यैव भगवतः श्रीरामस्य यशः अत्र श्राघ्यते । एवं रूपेण अन्ते एकादृशाध्याये,

"तस्मिन् स भगवान् रामः स्निग्धया प्रिययेष्टया।

रेमे स्वारामधीराणामुषभः सीतया किल ॥

बुभुजे च यथाकालं कामान् धर्ममपीडयन् ।

वर्षपूगान् बहून् नृणामभिध्याताङ्किपल्लवः ॥ (श्रीमद्भागवते ०९-१०-३५,३६)

अन्ते सीतया सह श्रीरामः रेमे इति वर्ण्यते भागवते । परं तस्यैव भागवतस्य अनुवादग्रन्थरूपेण विद्यमाने अस्मिन् ग्रन्थे एवं श्रीमद्रामायणमनुसृत्य श्रीभट्टत्रिणा रामकथा वर्णिता । तत्र दशकद्वये संपूर्णरामकथा वर्णिता अस्ति, अर्थात् उत्तरकाण्डस्यापि कथा अत्र स्वीकृतास्ति । तयोः दशकयोः मध्ये चतुस्त्रिंशे दशके प्रथमं पद्यमेवं वर्तते

"गीर्वाणैरर्थ्यमानो दशमुखनिधनं कोसलेष्वृश्यश्क्षे पुत्रीयामिष्टिमिष्ट्वा दृदुषि दशरथक्ष्माभृते पायसाप्र्यम् ।

तद्भुत्त्या तत्पुरन्ध्रीष्वपि तिसृषु समं जातगर्भासु जतो

रामस्त्वं लक्ष्मणेन स्वयमथ भरतेनापि शत्रुघ्ननाम्ना ॥ इति। (श्रीमन्नारायणीये ३४-०१)

प्रायशः रामायणकथायां किवषु नैके मतभेदाः दृश्यन्ते । तत्र पायसिवभजनकाले दृशरथः कथं दिव्यपायसं विभक्तवान् इति जिज्ञासायामनेकैः किविभिः भिन्न भिन्न मार्गः स्वीकृतः प्रदर्शितः च । अत्र नारायण भट्टित्रणा, " तद्भुक्त्वा तत्पुरन्ध्रीष्वपि तिसृषु समं जातगर्भासु जातः " इति, पायसाय्यं दृत्तवान् दृशरथः। तर्हि तत्र विभजन विषये चर्चा एव मास्तु इति कृत्वा पायसाय्यं दृत्तवान् दृशरथः इति उच्यते ।

एवमेव रामस्य अवतारादारभ्य प्रथमे दशके सुग्रीव संख्यपर्यन्तम्, अर्थात् आरण्यकाण्ड संपूर्तिं यावत् प्रथमे दशके वर्णनं कृत्वा, पञ्चित्रिंशे दशके

नीतः सुग्रीवमैत्रीं तदनु हनुमता दुन्दुभेः कायमुचैः

क्षिस्वाऽङ्गुष्ठेन भूयो लुलुविथ युगपत् पत्रिणा सप्त सालान् ।

हत्वा सुग्रीवघातोद्यतमतुलबलं वालिनं व्याजवृत्त्या

वर्षावेलामनैषीर्विरहतरिलतस्त्वं मतङ्गाश्रमान्ते ॥ (श्रीमन्नारायणीये ३५-०१)

नीतः सुग्रीव.... कायमुचैः "इति हनुमतः सङ्गेन सुग्रीवस्य मैत्रीं प्राप्तः भगवान् श्रीरामः नानाविधकार्येण तस्मिन् सुग्रीवे विश्वासमुत्पाद्य, वालिनं हत्वा, सुग्रीवं वानरराजत्वेन अभ्यषिश्चदिति कथाऽऽरभ्यते। तदारभ्य आन्तं श्रीरामचन्द्रस्य स्वर्गारोहणपर्यन्तं वर्णितमस्ति।

एतादृशे, अस्मिन् रामचरित्रे केचन विषयाः मया अत्र प्रतिपाद्यन्ते। व्याकरणशास्त्रे पण्डितोऽयं किवः बहुत्र अतीव नूतनशब्दान् एवं क्लिष्टशब्दांश्च प्रयुक्तवानस्ति । एवमेव ओजोगुणभरितं भवित इदं काव्यम्। अतः दीर्घसमासप्रायत्वं एवमेव कठिनवर्णानां प्रयोगः इत्यादि दृश्यते तत्र । यथा,

मारीचं द्रावियत्वा मखिशरिस शरैरन्यरक्षांसि निघ्नन् कल्यां कुर्वन्नहल्यां पथि पदरजसा प्राप्य वैदेहगेहम् । भिन्दानश्चान्द्रचूडं धनुरविनसुतामिन्दिरामेव लब्ध्वा राज्यं प्रातिष्ठथास्त्वं त्रिभिरिप च समं भ्रातृवीरैः सदारैः ॥ {श्रीमन्नारायणीये ३४-०३}

पद्येऽस्मिन् "मारीचं द्रावियत्वा मखिशारिस " इति मकारस्य " शरैरन्यरक्षांसि निघ्नन् " इति काठिन्यं प्रदर्शयन्, " कल्यां कुर्वन्नहल्याम् " इति ककारस्य एवं " कल्याम् अहल्यामिति " ल्या वर्णद्वयस्य, " पिथ पदरजसा प्राप्य " इति पकारस्य, " वैदेहगेहम् " अत्र ईह, ईह इति ।" भिन्दानञ्चान्द्रचूडं धनुरविनसुतामिन्दिरामेव लब्ध्वा " इत्यत्र चान्द्रचूड इति किञ्चित् काठिन्यं प्रदर्श्य, सदारैः भ्रातृवीरैः राज्यं प्रातिष्ठथाः, हे राम ! त्वमेव सदारैः भ्रातृवीरैः, नाम गुरुवातपुराधीशं दृष्ट्वा, स एव रामः इति स्वीकृत्य तं रामं दृष्ट्वा उच्यते, अन्यैः भरतलक्ष्मणशत्रुघ्नादिभिः सह त्वं राज्यं प्रातिष्ठथाः इति साक्षात् कृष्णस्य पुरतः रामस्यैव संबोधनत्वेन अत्र उच्यते।

एविमदं काव्यं तथा अस्ति, गुरुवातपुराधीशः एव अत्र नायकः। यथा श्रीमद्रामायणे श्रीरामचन्द्रः नायकः तथा श्रीमद्भागवतपुराणे संपूर्णतया कश्चन नायकः इति न । तथापि श्रीमन्नारायणीये भगवान् गुरुवातपुराधीशः एव नायकत्वेन स्वीकृत्य वर्णितः तथा इदं काव्यं निर्मितमस्ति । अतः आरम्भात् सर्वं भगवता श्रीकृष्णेनैव कृतिमिति एतैः वर्ण्यते, अतः यथा नाटकेषु साक्षात् संबोधनं भवति, तथैव अत्रापि श्रीकृष्णं दृष्ट्वा त्वयैव एवं कृतं, त्वयैव इदं कृतं, त्वया एव लीला आरचिता इति साक्षात् संभाषण रूपेण काव्यनिर्माणम् कृतमस्ति इति ग्रन्थस्यास्य वैशिष्ट्यमस्ति ।

तथा च अत्र स्वीकृतं चिरत्रं तावत् भगवतः श्रीरामचन्द्रस्यैव, तथापि स च श्रीरामचन्द्रः साक्षात् श्रीकृष्णः एव इति वर्ण्यते। श्रीमद्भगवतपुराणे "गुर्वर्थे त्यक्त राज्य...." इति कथा प्रारब्धा अस्ति श्रीशुकाचार्येण । तद्वदेव अत्रापि -

"तातोक्त्या यातुकामो वनमनुजवधूसंयुतश्चापधारः पौरानारुध्य मार्गे गुहनिलयगतस्त्वं जटाचीरधारी।

# नावा संतीर्य गंगामधिपदिव पुनस्तं भरद्वाजमारा-न्नत्वा तद्वाक्यहेतोरतिसुखमवसश्चित्रकूटे गिरीन्द्रे॥ (श्रीमन्नारायणीये ३४-०५)

इत्यत्र तातस्य उत्त्या वनं गन्तुं सः उद्युक्तवान् इत्यारभ्य, एकस्मिन्नेव पद्ये चित्रकृटपर्यन्तं श्रीरामचरित्रं वर्णितं भवति । इदं च अस्मिन् काव्ये वैशिष्ट्यमस्ति, विशिष्टतया वाल्मीकि महर्षिणा चतुर्विशतिसहस्रसंख्याकैः पद्यैः या कथा निरूपिता, सा कथा अध्यायद्वयेन, प्रायशः शताधिकैः श्लोकैः श्रीमद्भागवतपुराणे वर्णिताऽस्ति । परन्तु अस्मिन् नारायणीये केवलं विंशतिश्लोकैः संपूर्णकथा साक्षात्कृता वर्तते। अतः काव्येऽस्मिन् ओजोगुणः इति प्राचीनसंप्रदायानुरोधेन, तथा च यत्र महान् विषयः अतीव सूक्ष्मरूपेणोच्यते सोऽपि ओजोगुणः इति स्वीकृतः अस्ति। तद्वदत्र महान्तं विषयमधिकृत्य एकेनैव पद्येन तस्य वर्णनं कृतमस्ति, अत्र ओजोगुणस्य द्विधा वर्णनं कर्तुं शक्यते। वर्णानां काठिन्यं, समासबाहुल्यं, दीर्घसमासत्वम् इत्यादिकारणेनापि ओजोगुणः भवति । स्वीकृते पञ्चमे पद्ये "तातोत्त्वा....धारः" इति, भगवता श्रीरामेण वनं गन्तुं यदा उद्युक्तं तदानीं स्वकीयपत्या सीतया एवं लक्ष्मणेन साकं सः, स्वीकृतधनुः, गमनमार्गे एव पुरात् आगतान् सर्वान् जनान् निषिध्य, गृहस्य स्थानं संप्राप्य जटाचीरादिकं धृत्वा, अत्र अयं विषयः पद्येषु अन्वयः भिन्नरूपेण भवितुमर्हति परन्तु श्रीभट्टत्रिणा तेनैव क्रमेण पद्यनिर्माणं क्रियते, इति विशेषः भवति। तथाच "जटाचीरधारी" इति पूर्वमनुत्तवा, गुहस्य स्थानं संप्राप्य जटाचीरधारी इति, श्रीरामस्य विशेषणं दीयते । तर्हि तत्रैव भगवता रामेण जटाचीरादिकं धृतमिति इतिहासकथा। अतः, तत्र इदं पदं नियुज्यते "जटाचीरधारी" इति । तदनन्तरं गृहस्य साहाय्येन गङ्गानद्याः संतरणं कृत्वा समीपे एव विद्यमानं भरद्वाजऋषिं नत्वा तद्वाक्येन, चित्रकूटे पर्वते सः सुखेन अवसत्, इति वर्ण्यते । तर्हि नानाविध सर्गेषु बहुभिः सर्गैः या कथा श्रीमद्रामायणे वर्णिता सा कथा अत्र एकस्मिन्नेव पद्ये वर्णिता अस्तीति कृत्वा ओजोगुण: द्रष्टुं शक्यते ।

एवं तदनन्तरं विद्यमानानि बहूनि पद्यानि तथैव कथायाः अनुसरणं कुर्वन्ति, चतुस्त्रिंशे दशके जटायुषः सीतावृत्तान्तावगमं कृत्वा, नाम सीतायाः हरणादनन्तरं जटायुषः मुखात् सीतायाः हरणं जातिमिति ज्ञात्वा सीतायाः अन्वेषणार्थं भगवान् श्रीरामः प्रस्थितः इति । तदनन्तरं भगवतः श्रीरामस्य शबरीदर्शनं हनुमत्सङ्गमं च चतुस्त्रिंशे दशके समाप्यते ।

नीतः सुग्रीवमैत्रीं तदनु हनुमता दुन्दुभेः कायमुचैः क्षिप्त्वाऽङ्गुष्ठेन भूयो लुलुविथ युगपत् पत्रिणा सप्त सालान् । हत्वा सुग्रीवघातोद्यतमतुलबलं वालिनं व्याजवृत्त्या वर्षावेलामनैषीर्विरहतरलितस्त्वं मतङ्गाश्रमान्ते ॥ (श्रीमन्नारायणीये ३५-०१)

इत्यारभ्य किष्किन्धा काण्डस्य विषयः आरभ्यते अर्थात् श्रीरामस्य सुग्रीवसख्यं, वालिवधादिकम् उत्तवा, श्रीमद्रामायणे यः काण्डः सुप्रसिद्धो वर्तते सुन्दरकाण्डमिति तस्य काण्डस्य संक्षेपरूपेण कथनं अत्र कृतं भवति कविना यत्।

त्वद्वार्ताकर्णनोद्यद्गुरुदुरुजवसम्पातिसम्पातिवाक्य-

प्रोत्तीर्णाणीधिरन्तर्नगरि जनकजां वीक्ष्य दत्वाङ्गुलीयम् ।

प्रक्षुद्योद्यानमक्षक्षपणचणरणः सोढबन्धो दशास्यं

**दृष्ट्वा प्रुष्ट्वा च लङ्कां झटिति स हनुमान् मौलिरतं ददौ ते ॥ ३॥** (श्रीमन्नारायणीये ३५-०३)

इति एकस्मिन्नेव पद्ये हनुमान् तत्र गत्वा श्रीरामेण दत्तमङ्गुलीयकं प्रदाय, प्रत्ययार्थं सीतया दत्तं चूडामणिम् दत्तवान्, इति कथा वर्णिता । एवं बहुत्र अस्माभिः तस्य संक्षेप कथने विद्यमानं चातुर्यं द्रष्टुं शक्यते । एवमेव, अन्ते श्रीमद्वाल्मीिकरामायणमनुसृत्य सीतायाः अग्निप्रवेशः वर्णितः तथैव अत्रापि कविना अग्निप्रवेशवर्णनं कियते यच्च श्रीमद्भागवतपुराणे नास्ति ।श्रीमद्भागवते साक्षात् भगवान् श्रीरामचन्द्र : अशोकवनं गत्वा सीतायाः अवस्थां दृष्ट्वा तां स्वीकरोति इति वर्ण्यते, परं वाल्मीिकवचः प्रमाणत्वेन स्वीकृत्य भट्टित्रणा अत्र

"गृह्णन् जम्भारिसम्प्रेषितरथकवचौ रावणेनाभियुद्यन्

ब्रह्मास्त्रेणास्य भिन्दन् गलततिमबलामग्निशुद्धां प्रगृह्णन् ।

देवश्रेणीवरोजीवितसमरमृतैरक्षतैर्ऋक्षसङ्घै-

र्रुङ्काभर्त्रा च साकं निजनगरमगाः सप्रियः पुष्पकेण ॥ " (श्रीमन्नारायणीये ३५-०७)

इत्यत्र रावणस्य सर्वाणि शिरांसि ब्रह्मास्त्रेण भिन्दन, श्रीरामः सीतां अग्नौ शुद्धीकृत्य विभीषणेन एवं अन्यैः वानरैः साकं पुष्पकविमानेन अयोध्यां गतवान् इति वर्ण्यते । तथा च अत्र प्रसिद्धभागवतात् भेदो दृश्यते, परन्तु इयं च कथा रामायणे अस्ति अतः "अग्निशुद्धां प्रगृह्णन्" इति सीतायाः अग्निप्रवेशः अत्र वर्णितः । अग्निमे पद्ये यदा श्रीरामचन्द्रेण सीतायाः त्यागः क्रियते, तदानीं कविः तन्मयो भृत्वा इदं भगवता श्रीरामचन्द्रेण क्रियमाणं कर्म असह्यं भवति इति स्वकीयं सहृदयत्वं प्रदर्शयति

प्रीतो दिव्याभिषेकैरयुतसमधिकान् वत्सरान् पर्यरंसी-

मैथिल्यां पापवाचा शिव शिव किल तां गर्भिणीमभ्यहासीः।

शत्रुघ्नेनार्दयित्वा लवणनिशिचरं प्रार्दयः शूद्रपाशं

तावद्वाल्मीकिगेहे कृतवसितरुपासूत सीता सुतौ ते ॥ (श्रीमन्नारायणीये ३५-०८)

देवैः क्रियमाणैः अभिषेकैः दशसहस्राधिकान् संवत्सरान् त्वया सीतया साकं रिमतं परन्तु गर्भिणीं मैथिलीं पापवाचा त्वं त्यक्तवान् खलु इति यदा कविः साक्षात् गुरुवातपुराधीशस्य अग्रे वदन् आसीत्, तदानीं, इमं विषयं वक्तुं सः अशक्तः एवं पदप्रयोगं करोति "मैथिल्या पापवाचा शिव शिव किल ताम्" यथा "शान्तं पापं" इत्यादि वाक्यानि दृश्येषु उच्यते तद्वत् किवः अत्र "शिव शिव" इति "अयं विषयः वक्तुं अयोग्यः" अतः तादृशं अमङ्गलं त्वया कृतं खलु इति स्वकीयं अभिप्रायं अत्र प्रदर्शयन् इदं काव्यं मया कियते इत्यपि विस्मृत्य तन्मयो भूत्वा "शिव शिव" शब्दादिकं प्रयुनिक्त, तेन च तस्य सहृदयत्वं ज्ञायते ।

किञ्च अग्रे कथां उत्तवा, अन्ते नवमपद्ये। "साकं नाकं प्रयातो निजपदमगमो देव वैकुण्ठमाद्यम्" इति सर्वैः साकं स्वर्गलोकं गत्वा पुनः ततः वैकुण्ठं गतवान् भगवान् श्रीरामचन्द्रः इति कथा संपूर्णतया वर्णियत्वा, पुनः श्रीमद्भागवतपुराणोक्तं विषयं वक्तकामः नारायणभट्टपादः श्रीमद्भागवते पञ्चमस्कन्धे किंपुरुषवर्षस्य वर्णनासन्दर्भे

"मर्त्यावतारस्त्विह मर्त्यीशक्षणं रक्षोवधायैव न केवलं विभोः।

कुतोऽन्यथा स्याद्रमतः स्व आत्मनः सीताकृतानि व्यसनानीश्वरस्य ॥ (श्रीमद्भागवते ०५-१९-०५)

इति पद्ये श्रीशुकाचार्येण रामस्य सीताविरहादि दुःखं किमिप भवितुं नार्हित। यद्यपि श्रीरामः मनुष्यरूपेण आगतः इतिकृत्वा दुःखादिकम् अनुभूतवान्, परन्तु तत् सर्वं विडम्बनमेव। यतः भगवान् खलु रामचन्द्रः। तर्हि मर्त्यरूपेण अवतारः केवलं मनुष्याणां शिक्षणार्थमेव। यथा नटः स्वकीयं दुस्थितिं प्रकटयित परन्तु वास्तविकरूपेण न अनुभवित तथैव भगवन् श्रीरामः पत्नीविरहादिकं सर्वं दुःखं अनुभूतवत् प्रदर्शितवान्। यतो हि ईश्वरस्य दुःखादिकं भिवतुं नार्हित, इति तत्र भगवतः श्रीरामस्य हनूमन्मुखेन स्तोत्रं क्रियते । तद्वदेव श्रीमन्नारायणीयेऽपि तमेव पद्यं मनिस कृत्वा अत्र किवः एवं वदित अन्ते किवः एवं श्रीरामचिरतं समापयित -

सोऽयं मर्त्यावतारस्तव खलु नियतं मर्त्यिशिक्षार्थमेवं विश्लेषार्तिर्निरागस्त्यजनमपि भवेत् कामधर्मातिसक्त्या । नो चेत् स्वात्मानुभूतेः क नु तव मनसो विक्रिया चक्रपाणे स त्वं सक्त्वैकमूर्ते पवनपुरपते व्याधुनु व्याधितापान् ॥ {श्रीमन्नारायणीये ३५-१०}

इत्यत्र सीतायाः विरहेण या आर्तिः जाता, एवं इदं सर्वमिप वास्तविकतया भगवतः न भवति, केवलं मनुष्यशिक्षणार्थमेव । स्वात्मारामस्य नित्यपूर्णस्य भगवतः कामकोधादिकं सर्वं भवितुं नार्हिति इत्युक्तवा, परं अन्ते स्वकीयं व्याधिं दूरीकर्तुं प्रार्थनां करोति "व्याधुनु व्याधितापान्" इति ।

#### उपसंहारः

एवंरूपेण अत्र दशकद्वयेऽपि भगवतः श्रीरामचन्द्रस्य, यथाश्रीमद्रामायणं तथा वर्णयित्वा, मध्ये श्रीमद्भागवतस्यापि संस्कारेण ईषद् भेदम्, एवमेव सादृश्यं च प्रदर्शयन् श्रीनारायणभट्टत्रिः अस्मिन् नारायणीयग्रन्थे दशकद्वयेन रामचरित्रम् अतीव सम्यक् निरूपितवान् ॥

# श्रीमन्नारायणीये श्रीनृसिंहचरितम्

# सतीशः. सु

शोधच्छात्रः, मद्रपुरीसंस्कृतमहाविद्यालयः, चेन्ने

#### उपोद्धातः

नारायणभट्टित्रणा श्रीमद्भागवतपुराणमाधारीकृत्य विरचिते अस्मिन् नारायणीये ग्रन्थे चतुर्विशतिदशके एवं पश्चविंशतिदशके च प्रह्णादचरित्रम् अथवा भगवतः नरसिंहावतारचरित्रम् वर्णितं भवति। श्रीमद्भागवतपुराणे सप्तमे स्कन्धे अध्यायदशकेन नरसिंहभक्तप्रह्णादयोः चरित्रचित्रणं कृतं भवति। तदेव अत्र विंशतिपद्यैः कविणा वर्णितं भवति। अत्र प्रथमं तावत् अस्मिन् दशकद्वये विद्यमानकथा अस्माभिः ज्ञातव्या वर्तते। अत्र च कीदृशी रीतिः कविणा आधृता भवतीति द्रष्ट्रव्या वर्तते। विंशतिश्लोकेषु सम्पूर्णचरित्रवर्णनं कृतमस्ति। अतः दशाध्यायेषु विद्यमानानां विषयाणां केवलं श्लोकविंशतौ यदि कियते, तदानीं तत्र नैपुण्यम् अपेक्षितं भवति। किञ्च कुत्रापि चरित्रचित्रणम् अन्यूनीकृतं भवति। श्लीमद्भागवते याः स्तुतयः भवन्ति, एवम् उपदेशादिकं च वर्तते तेषाम् अतीवसूक्ष्मरूपेण कथनं कृतमस्ति। परन्तु चरित्रचित्रणम् तावत् अतिविस्तृतं कृतं भवति। एवम् एकोऽपि विषयः न त्यक्तः। तथा अत्र आचार्यस्य वर्णनं भवति।

## प्रस्तुतविषयकथनम् -

अस्मिन् श्रीमन्नारायणीये चतुर्विंशतिदशके प्रथमे पद्ये –

हिरण्याक्षे पोत्रिप्रवरवपुषा देव भवता हते शोकक्रोधग्लपितधृतिरेतस्य सहजः।

हिरण्यप्रारम्भः कशिपुरमराराति सदिस प्रतिज्ञामातेने तव किल वधार्थं मुररिपो॥ [२४-०१]

इति आरभ्य हिरण्यकशिपुः स्वकीयभ्रातुः हिरण्याक्षस्य भगवता कृतं वधम् असहमानः तस्यैव भगवतः नारायणस्य मारणार्थं प्रतिज्ञां कृत्वा तपः चिरतवान् इति अत्र कथा प्रारभ्यते। अत्र हिरण्याक्षस्य वधः वराहमूर्तिणा भगवता नारायणेन कृतः वर्तते। तादृश शोकम् असहमानः अयं हिरणयकशिपुः तस्य वधार्थं नाम नारायणवधार्थं तपः कर्तुं प्रारभत इति प्रथमे पद्ये आचार्येण उक्तमस्ति।

तदनन्तरं द्वितीये पद्ये सः वरं लब्धवान्। साक्षात् भगवतः ब्रह्मणः सकाशात् वरं संप्राप्य सुरनरमृगाद्यैः अनिधनं मारणं नाम देवैः मनुष्यैः मृगपक्षादिभिः अनिधनं मारणं यथा न स्यात् तथा किञ्चित् विशिष्टं वरं स्वीकृत्य साक्षात् वैकुण्ठमेव अर्थात् भगवतः नारायणस्य यत् लीलास्थानं भवति तत्रैव गतवान् इति वर्ण्यते। एवमेव तत्र गत्वापि भगवान् न दृष्टः। वैकुण्ठे नास्तीति चिन्तयन् सः हिरण्यकशिपुः यथा भागवते -

भगवान् भीतः इति मत्वा पुनः स्वर्गराज्यं कुर्वन् आसीत्। तदानीं तस्य प्रह्लादप्रभृतयः पुत्राः उत्पन्नाः । तेषु प्रह्लादः अतीव भक्तिमान् आसीत्। तस्य कारणमपि अत्र आचार्येण वर्णितं भवति। तद्यथा –

ततोऽस्य प्रह्णादः समजिन सुतो गर्भवसतौ मुनेर्वीणापाणेरिधगतभवद्भक्तिमिहमा। स वै जात्या दैत्यः शिशुरिप समेत्य त्विय रितं गतस्त्वद्भक्तानां वरद परमोदाहरणताम्॥ [२४-०४]

अर्थात् गर्भवसतौ यदा प्रह्लादः कयाधोः गर्भे वासमकरोत् तदानीं नारदऋषेः कृपया भवद्गक्तिमहिमानं ज्ञातवान् इति अत्र प्रह्लादस्य गुरुः कः इति उक्तः भवति। अनन्तरं –

सुरारीणां हास्यं तव चरणदास्यं निजसुते स दृष्ट्वा दृष्टात्मा गुरुभिरिशक्षिचिरममुम्। गुरुप्रोक्तं चासाविद्मिद्मभद्राय दृढमित्यपाकुर्वन् सर्वं तव चरणभक्त्येव ववृधे॥ [२४-०५]

इति सुरारीणां हास्यं असुराणां विषये तस्य प्रह्लादस्य उपेक्षाम् एवं विष्णोः चरणदास्यं च दृष्ट्वा कुपितः अयं हिरण्यकशिपुः तथा गुरुमुखात् स्वकीयं मतं शिक्षयामास। परन्तु अयं प्रह्लादः गुरुवचसां गौरवं न दत्तवान्। यतः तदीयचरणभक्त्या अर्थात् भगवित विद्यमानभक्त्या सः कुमार्गं न स्वीकृतवान्।

प्रह्णादानूच्यतां तात स्वधीतं किश्चिदुत्तमम्। कालेनैतावताऽऽयुष्मन् यदिशक्षद् गुरोर्भवान्॥ (भागवते ७-५-२२) इति उच्यते , तान्येव पदानि स्वीकृत्य अत्रैव अपि

अधीतेषु श्रेष्ठं किमिति परिपृष्टेऽथ तनये भवद्भक्तिं वर्यामभिगदित पर्याकुरुधृतिः। गुरुभ्यो रोषित्वा सहजमितरस्येत्यभिविदन् वधोपायानमस्मिन् व्यतनुत भवद्पादशरणे॥ [२४-०६]

इति आचार्येण उक्तमस्ति। त्वया यत् पठितम् तत्र अधीतेषु श्रेष्ठं किमिति यदा हिरण्यकशिपुः पृष्टवान् तदानीं भवद्भक्तिं वर्यामभिगदित पर्याकुरुधृतिः इति विष्णुपादसेवा विष्णुभिक्तरेव उत्तमा वर्तते इति प्रह्लादः अवोचत्। गुरुभ्यः अपि कोपं कृत्वा तथा तस्य विष्णुभिक्तं दृष्ट्वा अतिकुपितः हिरण्यकशिपुः प्रह्लादस्य वधाय नानाविधान् उपायान् कृतवान्।

श्रीमद्भागवते ते च विषया: अति विस्तारेण उक्ता: भवन्ति। अत्रापि तच्च विषया: आचार्येण उच्यते। तद्यथा -

दिग्गजैर्दन्तशूकैश्च अभिचारावपातनै:। मायाभि: सिन्नरोधेश्च गरधानैरभोजनै: ॥(भा.०७-०५-४३) हिमवाय्विप्रसिललै: पर्वताक्रमणैरिप । न शशाक यदा हन्तुमपपामसुर: सुतम्। चिन्तां दीर्घतमां प्राप्तस्तत्कर्तुं नाभ्यपद्यत॥ (भागवते ०७-०५-४४) इति भवति। अत्रापि च आचार्यण तं विषयमपि उच्यते। तद्यथा

स शूलैराविद्धः सुबहुमथितॊ दिग्गजगणैर्महासर्पैर्देष्टॊऽप्यनशनगराहारविदुतः । गिरीन्द्राविक्षसॊप्यहह परमात्मन्नयि विभो त्वयि न्यस्तात्मत्वात् किमपि न निपीडामभजत॥ [२४-०७]

एवं नानाविध दु;खान् उत्पातितवान् हिरण्यकशिपुः। परं तु शूलैः,दिग्गजैः, सपैँः पीडितः अपि प्रह्लादः दुःखं न प्राप्तवान् । यतो हि त्वद्भक्तिकारणात् प्रह्लादः दुःखं नानुभूतवन्। परं हिरण्यकशिपुः सन्देहयुक्तः जातः । यथा -

ततः शङ्काविष्टः स पुनरतिदुष्टोऽस्य जनको गुरूक्त्या तद्गेहे किल वरुणपाशैस्तमरुणत् । गुरोश्चासान्निध्ये पुनरनुगान् दैत्यतनयान् भवद्भक्तेस्तत्वं परममपि विज्ञानमशिषत् ॥ [२४-०८]

स्वकीयः वरः स्वपुत्रे फलति वा इति सन्देहयुक्तः हिरण्यकशिपुः वरुणपाशेन तं प्रह्लादं बधीतवान् आसीत् । पुनः गुरोः सान्निध्ये तं प्रहृदं प्रेषितवानासीत् । एकदा यदा प्रहृादः पितृसमीपं आगतवान्,

पिता शृण्वन् बालप्रकरमितलं त्वत्स्तुतिपरं रुषाऽन्य प्राहैनं कुलहतक कस्ते बलिमिति । बलं मे वैकुण्ठस्तव च जगतां चापि स बलं स एव त्रैलोक्यं सकलिमिति धीरोऽयमगदीत्॥ [२४-०९]

सर्वानिप असुरबालकान् यदा भिक्तमार्गे प्रचोदयामास प्रह्लादः तदा तं विषयं श्रुत्वा कृपितः हिरण्यकिशपुः ,"कुलहतक कस्ते बलिमिति " ते बलं कः भवेत्? किं भवित? " इति प्रश्नं करोति। तदानीं प्रह्लादः निर्भयेण, "बलं मे वैकुण्ठः" वैकुण्ठनाथः श्रीमन्नारायण एव मम बलं भवित न केवलं मम अपि च तव च जगतां बलं भवित । तवाऽिप बलं स एव विष्णुः, जगतामिप बलं सः एव विष्णुः इति यदा धैर्येण उक्तवान्, तदानीं हिरण्यकिशपुः "अरे कासौ कासौ सकलजगदात्मा हिरिति" त्वया उच्यमानः हिरः कुत्र वर्तते इति अतीव कोपेन पृष्टवान्।

प्रभिन्ते स्म स्तम्भम् चिलतकरवालो दितिसुत:। अत: पश्चात् विष्णो न हि वदितुमीशोस्मि सहसा कृपात्मन् विश्वात्मन् पवनपुरवासिन् मृडय माम् ॥ [२४-१०]

अत्र विद्यमानम् स्तम्भम् ताडितवान् । तदानीम् भगवान् श्री नृसिंहः तस्मात् स्तम्भात् आविर्बभूव इति वक्तुम् अशक्तः कविः एवम् अत्र वर्णनम् करोति। तद्यथा "अतः पश्चात् विष्णो न हि वदितुमीशोस्मि सहसा" इति। भगवतः नरसिंहस्य ध्यानेन निमग्नः अयम् नारायणभट्टद्रिः स्तम्भताडनात् पश्चात् यत् जातम् तत् झटिति वक्तुम् अहम् अशक्तः वर्ते इति उक्तवा , " हे कृपात्मन् ! हे विश्वात्मन् ! पवनपुरवासिन् मृडय माम् " इति गुरुवातपुरीशम् दृषद्वा कृपया माम् रक्षेति प्रार्थनया साकम् प्रथमम् द्शकम् पूरयति। तथा द्वितीये दशके

"स्तम्भे घट्टयतो हिरण्यकशिपो: कर्णौ समाचूर्णय-

न्नाघूर्णज्जगदण्डकुण्डकुहरो घोरस्तवाभूद्रवः ।

श्रुत्वा यं किल दैत्यराजहृदये पूर्वं कदाप्यश्रुतं

कम्पः कश्चन संपपात चलितोऽप्यम्भोजभूर्विष्टरात् ॥ [२५-०१]

यः स्तम्भम् ताडितवान् तादृशस्य हिरण्यकशिपोः कर्णौ चूर्णयन् एवम् बहूनि कार्याणि कुर्वन् भगवान् नरसिंहः प्रादुर्बभूव इति उत्तवा भगवतः नरसिंहरूपम् वर्णयति।

"तप्तस्वर्णसवर्णघूर्णदितरूक्षाक्षं सटाकेसर-

प्रोत्कम्पप्रनिकुम्पिताम्बरमहो जीयात्तवेदं वपुः।

व्यात्तव्याप्तमहादरीसखमुखं खङ्गोयवल्गन्महा-

जिह्वानिर्गमदृश्यमानसुमानसुमहाद्ष्ट्रायुगोड्डामरम् ॥ " [२५-०३]

एवं वर्णयति । तादशभयङ्कररूपेणागतं भगवन्तं नारायणं नृसिंहं दृष्ट्वाsिप ,

"नूनं विष्णुरयं निहन्यमुमिति भ्राम्यद्भदाभीषणं

दैत्येन्द्रं समुपवाद्रवन्तमधृथा दोभ्यां पृथुभ्याममुम्।

वीरो निर्गलितोऽथ खङ्गफलकौ गृण्हन् विचित्रश्रमान्

व्यावृन्वन् पुनरापपात भुवन्त्रासोद्यतं त्वामहो ॥" [२५-०५]

इदानीमेव तं हिरण्यकशिपुं मारयामि इति यः विष्णुः आगतवान् तं दोभ्याँ पृथुभ्यां आहताः । अनन्तरं व्यावृण्वन् इत्यस्मिन् पद्ये भगवाण् नरसिम्हेण तादृशं अर्थात् ,

भ्राम्यन्तं दितिजाधमं पुनरपि प्रोद्भृद्य दोर्भ्यां जवान्

द्वारेऽथोरुयुगे निपात्य नखरान् व्युत्खाय वक्षोभुवि।

निर्भिन्दन्नधिगर्भरगलद्रक्ताम्बु बद्धोत्सवं

पायं पायमुदैरयो बहुजगत्स्म्हारिसिंहारवान्॥ [२५-०६]

इति सः हिरण्यकशिपुः यादृश वरः तेन प्राप्तः, तस्य वरस्य भङ्गं विना तस्य हिरण्यकशिपोः वधः कारितः भवति। श्रीमद्भागवतपुराणे,

" सत्यं विधातुं निजभृत्यभाषितं व्याप्तिं च भूतेष्वखिलेषु चात्मन:।

अदृश्यतात् भूतरूपमुद्वहन् स्तम्भे सभायाम् न मृगम् न मानुषम् ॥" (भागवते ०७-०८-१८)

इति भगवन्तम् नृसिंहं वर्णयति । अत्र स्वकीयभृत्यस्य भाषणं सत्यम् कर्तुम् भगवान् तत्र आविर्वभूव । अत्र निजभृत्यः कः इति नानाविध व्याख्याः भवन्ति । साक्षात् अत्र कथा प्रस्तावे निजभृत्यः प्रह्वादः भवति। तस्य प्रह्वादस्य वचः सत्यम् कर्तुम् सः नारिसंहः आविर्वभूव आसीत् । किञ्च निजभृत्यौ भवतः जयविजयौ, तेभ्यः विष्णुना वाग्दत्ता अस्ति, भवद्भिः जन्मत्रयम् स्वीकर्तव्यम् तत्र तेषु जन्मसु अहं मोक्षयिष्यामि इति। तस्य हिरण्यकिरापोः अपि प्राप्तवरेण ईदानीम् तस्य मारणम् अर्थात् मोक्ष प्राप्तोस्ति। एवम् च ब्रह्मापि भगवतः विष्णोः भक्तः भवति। अतः भगवतः ब्रह्मणः वाक्यम् सत्यम् कर्तुम् इदानीम् नरिसंह रूपेण आगतवानिस्ति। एवम् नारदादीनाम् निजभृत्याणाम् वाक्यम् सत्यम् कर्तुम् भगवान् नारायणः नरिसंहरूपेण आगतवान् आसीत्। तत्र प्रधानतया भगवता ब्रह्मणा यो वरो दत्तः तस्य दत्तस्य वरस्य पालनम् कर्तव्यम् इति धिया "भ्राम्यन्तम् दितिजाधम्" इत्यस्मात् पद्यात् दृश्यते । अर्थात् अन्तः बहिः मरणम् मास्तु इति उक्तवान् , अनेन कारणेन द्वारे उपविश्य, एवं उपि अधः मास्तु इति कारणात् स्वकीय उरुप्रदेशे संस्थाप्य, तथा चैतन्याऽचैतन्य वस्तुना मम मारणं मास्तु इति हिरण्यकिरापुः पृष्टवानिति "नस्वरान् व्युत्साय वक्षोभुवि" अर्थात् नस्वानां चैतन्यं नास्ति यतः तत्र पीडादिकं न दृश्यते । परन्तु तेषां वर्धनत्वात् नस्वानां चैतन्यं भवति । एवं चैतैन्याऽचैतन्ययुक्तान् नस्वान् एव आयुधरूपेण कृत्वा भगवान् नरिसंहः तं हिरण्यकिरापुं ममार । एवमेव हिरण्यकिरापोः वधः आचार्येण उक्तोस्ति । तदानीं तत्र विद्यमानाः सर्वाः अपि देवताः तं कोपरूपं श्रीनृिसंहं दृष्ट्वा दूर्यदेव स्थित्वा स्तुतिः कृतवन्तः।

# " अभ्येतुं न शशाक कोऽपि भुवने दूरेस्थिता भीरवः सर्वे शर्वविरिश्चवासवमुखाः प्रत्येकमस्तौषत ।"

इत्यस्मात् पद्यात् दृश्यते । अनेन पद्येन श्रीमद्भागवतपुराणे सप्तमस्कन्धे अष्टमे अध्याये यः विषयः वर्तते अर्थात् देवैः सर्वैः कृता या स्तुतिः भवित तासां सर्वासां कथनं अत्र दृश्यते वर्तते च । एवं सप्तमस्कन्धे नवमे अध्याये श्रीमद्भागवते प्रह्लादस्य स्तुतिः दृश्यते । सा च स्तुतिः कविना अत्र एकेन पद्येन वर्ण्यते । तद्यथा –

" भूयोऽभ्यक्षतरोषधाम्नि भवति ब्रह्माज्ञ्या बालके प्रह्णादे पदयोर्नमत्यभभये कारुण्यभाराकुलः । शान्तस्त्वं करगस्य मूर्भि समधाः स्तोत्रैरथोत्गायत — स्तस्याकामधियोऽपि तेनिथ वरं लोकाय चानुग्रहम् ॥" [२५-०९]

इति प्रह्णादकृत शान्तविषयं वर्ण्यते । एवं हिरन्याक्षवधानन्तरं प्रह्णादस्तुत्या सन्तुष्टः भगवान् तं भक्तचक्रवर्तिनम् कृत्वा अन्तर्दधे ।

एवं नाटितरौद्रचेष्टित विभो श्रीतापनीयाभिधश्रुत्यन्तस्स्फुटगीतसर्वमहिमन्नत्यन्तशुद्धाकृते । तत्तादृङ्गिखिलोत्तरं पुनरहो कस्त्वां परो लङ्घयेत् प्रह्लादृप्रिय हे मरुत्पुरपते सर्वामयात् पाहि माम् ॥

#### [२५-१०]

इत्यस्मात् पद्यात् वस्तुता इदम् सर्वमिप भगविद्विडम्बनमेव । यतः भगवतः नरिसंहस्य तादृश्य मिहिमा भवित । यद्यपि कोपाधिकं वर्ण्यते भगवतः नरिसंहस्य एवं भीति उत्पादिकं रूपं उच्यते च । परं सः नरिसंहः अत्यन्तं शुद्धाकृते । यथा सत्वगुणयुक्ते नृिसंहे कोपादिकं तु भवितुं न अर्हित । यतः कामकोधादयः रजोगुणस्य कार्यभूताः भविन्त । अतः इदम् सर्वं विडम्बनमेव । तच्च "श्रीतापनीयाभिधश्रुत्यन्तस्फुटगीतसर्वमिहमन् " इति पदेन उच्यते ।श्रीतापनीयोपनिशद्गाम नृिसंहतापनीय उपनिषत् इति प्रसिद्धा उपनिषत् वर्तते । तत्र भगवन् नरिसम्हस्य मिहमापि उच्यते । अतः तव मिहमा तु अनन्यसाधारणिमिति उक्तवा हे प्रह्लादप्रिय ! सर्वामयात् सर्वविधदुःखात् मां पाहि इति दशकद्वयेन प्रह्लाद्चित्रं नृिसंहचरित्रं तु अतीव सुन्दररूपेण काव्यरूपेण विर्णितमिस्त ।

#### विशिष्टविषयाः

अत्र केचनविषयाः सरसविषयाः वर्तन्ते । कविः क्वचित् स्वकीयां व्याकरणशास्त्रिनिपुणतां प्रदर्शयति । एवं नृतनपद्प्रयोगादिकं च करोति । तत्र स्थालीपुलाकन्यायेन प्रथमेपद्ये "हिरण्याक्षेपोत्रिप्रवरवपुषा देव भवता " दृश्यते । हिरण्याक्षस्य वधः भगवलारायणेन वराहरूपेण कृतः । अत्र वराहशब्दस्य पर्यायपदेन पोत्रि इति पदं प्रयुक्तं अस्ति । अयं शब्दः अतीव दुर्लभः एव काव्येषु तावत् न दृश्यते । पोत्रं नाम दंष्ट्राविशेषः अर्थात् पोत्रयुक्तः यः भवति सः पोत्री भवति । पोत्रं अस्य अस्ति इति पोत्री इति इणि प्रत्ययस्य प्रयोगः भवति । तत्रापि सामान्यवराहः नास्तीति कृत्वा पोत्रिप्रवरवपुषा इति यज्ञवराहः , श्वेतवराहः इति यः वराहमूर्तिः अस्माभिः स्तोष्यते, तादृश वराहरूपेण आगत्य हिरण्याक्षस्य वधः कृतोस्ति इति आचार्येण विशिष्टपद्प्रयोगेन दृष्टुं शक्यते । एवमेव द्वितीय दृशके तृतीये पद्ये –

## " तप्तस्वर्णसवर्णघूर्णदितिरूक्षासं सटाकेसरप्रोत्कम्पप्रणिकुम्पिताम्बरमहो जीयात्तवेदं वपुः ।"

भगवतः नरसिंहस्य सटाकेसराणां प्रोत्कम्पेण नाम तस्य चालनेन अम्बरं आच्छादितं भवति । अत्र आकाशस्य आच्छादनं इत्यत्र आचार्यभट्टत्रिणा " प्रणिकुम्पिताम्बरं " इति प्रयोगः क्रियते । प्रणिकुम्पित इत्यस्य पदस्य अर्थो भवति आच्छादित इति । एतादृश विशिष्टपद्प्रयोगेन आचार्यस्य वैशिष्टां दृश्यते । तथा च धातूनां प्रयोगे अनितरसाधारणं भवति अयं कविः । तद्यथा चतुर्विशति दृशके पञ्चमे पद्ये अशिशिक्षत् इति निजन्तप्रयोगः कृतो भवति । एयादृशं धातूनां प्रयोगे बहुत्र अनितरसाधारणं भवति । एवमेव चतुर्विशति दृशके तृतीये पद्ये निहन्तुं त्वां इति यदा सः हिरण्यकशिपुः भगवन्तं विष्णुं चेतुं वैकुण्ठं प्रति गतवान् तदा तत्र भगवान् हरिः नास्ति । यतो हि यः बहिः भगवन्तं दृश्यते तस्य सुलभः नास्ति, अर्थात् बहिर्देष्टरन्तर्द्यिथ हृदये सूक्ष्मवपुषा इति यस्य अन्तर्मुखदृष्टिः वर्तते तस्यव भगवान् द्रष्टुं सुलभः भवति । अतः बहिः पश्याः हिरण्यकशिपोः हृदये एव गत्वा सः हरिः तस्य लीलां कृतवान् । अस्मात्

पद्यात् आचार्यः वेदान्त शास्त्रोऽपि अनितरसाधारणः इति दृश्यते । वेदे " तत्रापि दृहं गगनं विशोकः तिस्मन् यदन्तस्तदुपासितव्यं" इति हृदयाकाशे मध्यवर्ति भवति भगवान् श्रीमन्नरायणः इति उच्यते । अतः भगवद्ज्ञानयुक्ताः एव अन्तर्दृष्टियुक्ताः भवति । एतादृश कारणविशेषः आचार्येण तिस्मन् तृतीये पद्ये उक्तमिस्ति । एवमेव कविः श्रीमन्नारायणभृदृत्रिः कथां वर्णयन् स्वकीयं सहृद्यत्वं प्रकटयति । तत्र यदा हिरण्यकशिपुना प्रह्णाद्मारणार्थं नानाविधोपयान् स्वीकरोति । तान् वक्तमिप अशक्तोऽहमिति आचार्यैः उच्यते । तत्र –

# " स शूलैराविद्धः सुबहु मथितो दिग्गजगणैः महासर्पेर्देष्टोऽप्यनशणगराहारविदुतः ।

गिरिन्द्राविक्षप्तोप्यहह- " इति एतादृश महद्दुःखं अनुभूतवान् प्रह्लादः इति स्वकीयं दुःखं प्रदर्शयति। एवं यदा नरिसंहस्य आविर्भवनं जातं तदनन्तरं " अतः पश्चाद्विष्णो न हि विदितुमीषोऽस्मि सहसा " इति पश्चात् जातमानं वक्तुं अस्जक्तः इति कविः स्वकीयं सहृदयत्वं प्रदर्शयति । एवमेव कविः सहृदयः तादृशवर्णनमिप करोति । द्वितीये दशके प्रथमे पद्ये –

## " श्रुत्वा यं किल दैत्यराजहृदये पूर्वं कदाऽप्यश्रुतं कम्पः कश्चन सम्पपात चलितोऽप्यम्भोजभूर्विष्ठपात्।"

इति हिरण्यकशिपोः कश्चन कम्पः जातः इति वदन्नेव तस्य नरिसंहस्य आविर्भवनशब्दात् अम्भोजभूः अर्थात् साक्षाद्भगवान् ब्रह्मणः स्वकीयस्थानात् चिलतः इति तस्य कवेः वर्णनाशक्तिः प्रदर्शयति। एवमेव पञ्चविंशति दशके अन्तिमे पद्ये "श्रीतापनीयाभिधश्रुत्यन्तस्फुटगीतसर्वमिहमन् " इति भगवान् श्रीनरिसंहस्यावतारः वेदप्रसिद्धाः उपनिषद्प्रसिद्धाः इति स्वकीयं पाण्डित्यं प्रदर्शयति।

#### <u>उपसंहारः</u>

एवं श्रीनरसिंहावतारं प्रह्लादचरित्रं वर्णयन् तथा वेद, व्याकरण, अलङ्कार, वेदाङ्गेषु च इति स्वकीयं सर्वशास्त्रिनिपुणत्वं प्रदर्शयति । तथा च अन्तिमे पञ्चिवंशति दशके दशमे पद्ये "सर्वामयात् पाहिमां " इति काव्यस्य प्रयोजनभूतस्य शिवेतरक्षतेः निरूपणं करोति ।

" काव्यं यशसेऽर्थकृते व्यवहारिवधे शिवेतरक्षतये " इति अमङ्गलस्य अथवा व्याधिरूपस्य अनिष्टस्य निवारणं काव्येन भवतीति काव्यप्रकाशोक्तं प्रयोजनं अनेन काव्येन च भवतीति प्रदर्शयन् समापयित । इत्थं श्रीमन्नारायणीये दशकद्वयेन नृसिंहावतारचिरत्रम् वर्णितं भवति ॥

#### <u>उपयुक्तग्रन्थसूची</u>

श्रीमन्नारायणीयम् - Sri Mahalakshmi – Mathrubhutheswarar Trust – 2019 श्रीमद्भागवतमहापुराणम् – Gita Press, Ghorakpur – 29 ISSN : 2454 - 2547 भक्तदासः 83

## भक्तदासः

## shivapriya

#### १. उपोद्धातः

जगत्सृष्टिस्थितिलयकर्ता भगवान् भवित। इयं सृष्टिः भगवतः लीलार्थं भवित। तस्मात् भूलोकस्य लीलाविभूतिः इत्यपि नाम भवित! अस्मिन् लोकं पशुपक्षिप्राणिनः मनुष्याः सर्वे जीविन्त । पुण्यपापवशात् कामकोधवशाद्वा मनुष्यानां मध्ये परस्परं कलहो जायते । तस्मात् पापिनः साधुजनान् पीडयिन्त । तदा भगवान् -

परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे॥ इत्युक्तप्रकारेण साधु संरक्षणार्थं सर्वव्यापी परमात्मा श्रीमन्नारायणः भूमौ आविर्भवति। तस्य आविर्भावस्य कारणं न केवलं शिष्टानां परिपालनं दुष्टानां निग्रहणम् , अपितु तस्य भक्तानां प्रेमबन्धनमेव !

एतद्विषये इतिहासपुराणेषु बह्ध्यः कथाः मिलिताः सन्ति! अत्र शिष्टपरिपालनाद्पि भक्तवचनपरिपालनं तु सम्यक् करोतीति प्रह्लादचरित्रं सूचयति ।

"भक्तस्य दानविश्वाः परिपालनाय" इति श्रीवेदान्तदेशिकः श्रीवरदराजपञ्चाशत् स्तोत्रप्रबन्धे भगवतः भक्तदासत्वं प्रकाशयति । श्रीमन्नारायणः स्वभक्तः कीदृशः किस्मन् कुले जातः देवकुले वा असुरकुले वा मनुष्यकुले वा इति न पश्यति। अतः प्रह्लादः असुरकुले जातः चेदिप तस्य वचनपरिपालनार्थं नृसिंहावतारं धृत्वा तस्य भक्तिं निरूपियतुं स्तम्भे आविर्भृतः!

## निषादानां नेता किपकुलपितः कापि शबरी कुचेलः कुडाा सा व्रजयुवतयो माल्यकृदिति।

इति निषादः गृहः, सुग्रीवः, शबरी, कुचेलः, कुज्ञा, गोपिकाः, मालाकार : इत्येते भगवद्भक्ता इति श्रीवेदान्तदेशिकः स्वस्य दयाशतकस्तोत्रप्रबन्धे पट्टिकां दर्शयति।

कलौ खलु भविष्यन्ति नारायणपरायणा:। क्वचित् क्वचित् महाभागाः द्रमिडेषु च भूरिशः ॥ ताम्रपर्णी नदी यत्र कृतमाला पयस्विनी । कावेरी च महाभागाः प्रतीची च महानदी ॥ (श्रीमदु भा-11.5. 38,39)

किंत्युगे भारतदेशे द्रिमिडदेशेषु नारायणभक्तानां जननं भविष्यतीति श्रीभागवतपुराणे उिह्निखितमस्ति! तदनुसारेण विप्रनारायण:, भक्तिसार:, भक्ताङ्किरेणुः, शठकोप: इत्येते नारायणभक्ताः भूसूरयः आसन् । एते भगवन्तं स्तुत्वा द्राविडभाषया पद्यानि रचितवन्तः । एवमेव केरळदेशे

नारायणभट्टित्र इति कश्चन भगवद्भक्तः वसित स्म। तस्य शरीरे पीडितरोगनिवारणार्थं गुरुपवनपुरे विराजमानं भगवन्तं नत्वा गुरुपवनपते पाहि मां कृष्ण रोगात् इति प्रार्थनाञ्च कृत्वा "नारायणीयम्" इति काव्यमेकं रचितवान्। तिस्मन् काव्ये श्रीमद्भागवतपुराणोक्तकथा एवं वर्णिताः भवन्ति। अस्मिन् काव्ये शतद्शकानि सन्ति। एकैकिस्मिन् दशके एकैकं चिरत्रं वर्णितं भवित । एकैकचरित्रसमाप्तिसमये भगवन्तं दृष्ट्वा "एवं वा" इति भट्टित्रः प्रश्नः अकरोत् भगवान् शिरः कम्पनं कृत्वा उत्तरं दत्तवानिति तत्र तत्र काव्ये नारायणभट्टित्रणा सूचितमस्ति। अनेन नारायणः भक्तदासः तावत् भक्तानां दासः भगवान् इति ज्ञायते! तस्मात् भक्तदासः इति नाम्ना अत्र विषयप्रतिपादनं क्रियते।

#### २. भगवत्प्रात्युपायः

84

भगवत्प्रास्यर्थं केचन उपायाः सन्तीति श्रीमद्भागत पुराणे सप्तमस्कन्धे उपवर्णितं भवति।

गोप्य: कामात् भयात् कंसः द्वेषात् चैत्याद्यो नृपाः।

सम्बन्धात् वृष्णयः स्नेहात् यूयं भक्त्या वयं विभो ॥ (श्रीमद्भा. 7-1-30)

द्वेषेण कामेन स्नेहेन भयेन बन्धुत्वेन भगवन्तं प्राप्तवन्त एते। कथिमिति चेत् द्वेषेण शिशुपालः, कामेन गोपिकाः, स्नेहेन पाण्डवाः, भयेन कंसः, बन्धुत्वेन यादवाः, भक्त्या नारदादयः मोक्षं प्राप्नुवन्ति । उक्तेषु उपायेषु भक्तिरेव प्रधानतमा भवति ।

#### ३. भक्तिः

श्रीमद्भागवतपुराणे नवविधभक्तिः कथिता -

श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पाद सेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यं आत्मनिवेदनम् ॥ इति पुंसार्पिता विष्णौ भक्तिश्चेन् नवलक्षणा। क्रियते भगवत्यक्ता तन्मन्येऽधीतं उत्तमम् ॥

अ.श्रवणम् - भगवतः विष्णोः कथाश्रवणं करणीयम् । परीक्षित् महाराजेन कृतम्।

आ.कीर्तनम् - शुकब्रह्मर्षिणा कीर्तितं श्रीमद्भागवतम् ।

इ. स्मरणम् - सर्वदा भगवत् स्मरणं प्रह्लादेन कृतम् ।

ई. पादसेवनम्- भगवतः पादसेवनं महालक्ष्म्या कियते।

उ. अर्चनम् - ध्रुववंशे जातेन पृथुमहाराजेन कृतम्।

ऊ. वन्दनम् - नमस्करणं अकूरेण कृतम्।

ऋ. दास्यम् - श्रीरामदासेन आञ्जनेयेन कृतम् ।

ऋ सख्यम् - श्रीकृष्णस्य सखा अर्जुनस्य भक्ति: ।

ल. आत्मनिवेदनम् - स्वं स्वीयं ऐश्वर्यं सर्वं भगवद्पाद समर्पणं महाबलिचक्रवर्तिना कृतम् ।

ISSN : 2454 - 2547 भक्तदासः 85

एतासु नवविधासु भक्तिषु एकया भक्त्या भगवन्तं प्राप्तुं शक्यते । इमं विषयं मनसि निधाय श्रीमन्नारायणीये चतुर्विंशतितमें दशके प्रह्लादचरित्रे भवद्भक्तिरेव श्रेष्ठा इति वर्णयति नारायण भट्टत्रिः ।

# अधीतेषु श्रेष्ठं किमिति परिपृष्टेथ तनये भवद्भक्तिं वर्यामभिगदित पर्याकुल धृतिः । गुरुभ्यो रोषित्वा सहजमितरस्येत्यभिविदन् वधोपायान् अस्मिन् व्यतनुत भवत्पादशरणे ॥

हिरण्यकशिपुः प्रह्णादं प्रति पृथ्छिति हे तनय आचार्यसकाशात् अधीतेषु पाठेषु श्रेष्ठं किम्? इति । भगवद्भक्तिरेव श्रेष्ठा इति उत्तरं दत्तवान्। तमेव विषयं पवनपुरीशं दृष्ट्वा नारायणभृश्वतिः प्रह्णादः "भवद्भिक्तं वर्याम्"(श्रेष्ठं) इत्युक्तवान् । तस्मात् हिरण्यकशिपु : तस्य वधोपायान् अकरोत् इति।

# स रत्नशालासु वसन्नपि स्वयं समुन्नमद्भक्तिभरोऽमृतं ययौ । त्वमेवमापूरितभक्तवाञ्छितो मरुत्पुराधीश हरस्व मे गतान् ॥

नारायणभट्टितः कुचेलोपाख्यानिवषये भगवत्करुणा कीदृशी आसीत् इति सप्ताशीति दशके दशमश्लोके एवं वक्ति । कुचेलः अतीव दिरदः इति कारणात् तस्य ऐश्वर्यं दत्तवान् । तस्मात् कुचेलः रत्नमयगृहे वसन् आसीत् । परन्तु स अतीव भगवत् चिन्तनपरत्वात् ऐश्वर्योपिरे विश्वासरिहतस्सन् भक्त्या मुक्तिं अवाप । तादृशं भगवन्तं हे गुरुवायुरीश ! मोक्षप्रदाता रोगात् मां रक्ष इति प्रार्थितवान् ।

अम्बरीषः इति कश्चन राजा । स अतीव विष्णुभक्त आसीत्। स राजा सन्निष एकाद्शीव्रतानुष्ठानं अनुस्यूततया कृतवानासीत् । प्रति एकाद्श्यां निर्जलोपवासं कृत्वा अपरिस्मन् दिने प्रातः विष्णुं आराध्य भोजनं कुर्वन् आसीत् । एकदा एकाद्शी व्रतं समाप्य अपरिस्मन् दिने द्वाद्श्यां भगवन्तं पूजियत्वा भोजनं करणीयम् आसीत् । तदा भोजनार्थं अतिथिरूपेण दुर्वासमहर्षिः आगतवान्! अहं स्नानं कृत्वा आगच्छामि अनन्तरं भोजनं करोमि इति राजानं प्रति उत्तवा स्नानार्थं ततः निर्गतवान् । अतिथिरूपेण महर्षि आगतः खलु इति राजा अतीव सन्तुष्टः । तस्मात् ऋषिं नत्वा भवान् स्नानं कृत्वा आगच्छतु इति प्रार्थितवान् । समयः जातः स्नानार्थं गतः ऋषिः नैव आगतः । द्वाद्शीकाले एव भोजनं करणीयम् । परन्तु अतीव विलम्बो जातः सोढुं असहमानः राजा भगवन्तं स्मृत्वा सकाले भोजनं कृत्वा द्वाद्शीव्रतं च समाप्तवान् । ततः अतिविलम्बेन दुर्वासमुनिः आगतवान् । राजा अतिथिसत्कारं अकृत्वा सुक्तवान् इति ज्ञात्वा कोपाविष्टस्सन् राजानमुपरि एकं पिशाचं प्रेषितवान्। स पिशाचः तं पीडियतुं गतः तदा विष्णुः चकं पिशाचं प्रति प्रेषित्वान्। तं वधं कृत्वा चकायुधः दुर्वासं पीडियतुं आगतः । तं रृष्ट्वा भीतः ऋषिः सत्यादि लोकान् परिकम्य स्वात्मरक्षणार्थं तान् तान् लोकाधिपान् प्रार्थितवान्। परन्तु चकात् एनं ऋषि रिक्षतुं न कोऽपि समर्थः आसीत्! ततः परमपदं आगत्य त्वामेव शरणं गतः ऋषिः। तदानीं मुनिं रृष्ट्वा हे ऋषे। अहं भक्तदास इति भवान् न जानाति वा? अतः दोषः भवित वर्तते तस्मात् अम्बरीष समीपं गत्वा

क्षमापणं याचय इति त्वं उक्तवान् । दुर्वासमहर्षिः स्वप्राणरक्षणार्थं ब्रह्मादिलोकं प्रति धावनं, अन्ते अम्बरीष समीपे क्षमा याचनं च श्लोकद्वयेन भट्टत्रिणा सूचितमस्ति--

धावन्नशेष भुवनेषु भिया स पश्यन् विश्वत्र चक्रमपि ते गतवान् विरिश्चम् । कः कालचक्रमतिलंघयतीत्यपास्तः शर्वं ययौ स च भवन्तमवन्दतैव॥ भूयो भवन्निलयमेत्य मुनिं नमन्तं प्राचे भवानहमृषे ननु भक्तदासः॥ ज्ञानं तपश्च विनयान्वितमेव मान्यं याह्यम्बरीष पदमेव भजेति भूमन्॥ इति। एवमेव गजेन्द्रं गरुडं आरुह्य रक्षितवान् खलु! रोगात् मां पाहि इति प्रार्थयति।

प्राणिनां कृते भगवत्कृपा कीदृशी वर्तते इत्यस्य उदाहरणं गजेन्द्रचरित्रं भवति। नक्रेण पीडितः गजेन्द्रः स्वशरीरबळात् नक्रं जेतुं प्रयत्नमकरोत् परन्तु न शक्तः। ततः परब्रह्मभूतं भगवन्तं चक्रधारिणं विष्णुं ध्यात्वा उचैरस्वरेण आहृतवान्। वैकुण्ठलोकात् झटिति गरुडारूढेण भगवान् आगत्य चक्रायुधेन नक्रं भित्वा गजेन्द्रं मोचयामास ।

# हस्तीन्द्रं तं हस्तपद्मेन धृत्वा चक्रेण त्वं नक्रवर्थं व्यदारी:। गन्धर्वेऽस्मिन् मुक्तशापे स हस्ती त्वत्सारूप्यं प्राप्य देदीप्यते स्म॥

हे गुरुपवनपुरीश गजेन्द्रस्य आर्तध्विनं श्रुत्वा त्वरया आगत्य एकस्मिन् काले एव नकरूपस्थितस्य गन्धर्वस्य शापविमोचनं, भक्तस्य गजेन्द्रस्य सारूप्यमुक्तिञ्च दत्तवान् इति स्तौति नारायणभट्टितः।

भक्तचिरित्रेषु अन्यतमं चिरित्रं ध्रुवचिरित्रम् । पञ्चवयस्कः बालः अनुभवरिहतोऽपि दृढवैराग्य बुद्धया अत्यन्त भक्त्या कठोर तपसा भगवत् साक्षात्कारं कृतवान् । अस्य भक्ति दृष्टवा भगवान् करुणया वात्सल्येन च तस्य कपोलप्रदेशे पाञ्चजन्येन स्पर्शनं कृत्वा अनुगृहीतवान् ।

# त्वद्दर्शनप्रमदभारतरिक्षतं तं दग्भ्यां निमग्नमिव रूपरसायने ते। तुष्टूषमाणमवगम्य कपोलदेशे संस्पृष्टवानसि दरेण तथाऽदरेण ॥

हे गुरुपवनपुरीश ध्रुवः त्वां दृष्ट्वा अतीव सन्तोषेण अमृतसागरे निमग्न आसीत्। तदानीं आदरेण तस्य कपोले शङ्खस्पर्शनं कृतवानसि। इति भगवतः भक्तदासत्वं प्रकटी करोति भट्टत्रिः।

#### ४. उपसंहारः

पुराणेषु भगवद्भक्तानां चिरत्राणि बहूनि सन्ति । भागवतपुराणे विद्यमानानि चिरत्राणि आदाय तत्रोक्तभक्तानां दासरूपेण स्थित्वा हे गुरुपवनपुरीश त्वं अनुग्रहं कृतवानिस इति साक्षात् भगवता सह सम्भाषणं कुर्वन नारायणीयं काव्यं कृतवान् भट्टत्रिः। स्तुतिप्रियः भगवान् नारायणीयं स्तोत्रं श्रुत्वा तस्य रोगं निवारितवान् । भगवान् भक्तपराधीनः भक्तदासः इत्यस्मिन् विषये नकोऽपि संशयः इति शम्॥

# नारायणीयस्तोत्रे विशिष्टा व्याकरणप्रयोगाः

## रा.गुरुप्रसादः,

शोधच्छात्रः, संस्कृतविभागः, मद्रास् विश्वविद्यालयः, चेन्नै - ०५.

#### उपोद्धातः

संस्कृतस्य विशालतमे साहित्ये स्तोत्राणां प्रमुखं स्थानम् वरीवर्ति । वस्तुतः भारतस्य प्राचीनतमे ऋग्वेदसाहित्ये सहस्राधिकानि स्तोत्राणि सन्ति यानि प्रायः सूर्य-अग्नि-वाय्वादीनां नुतिं कुर्वन्ति सन्ति, प्रकृत्यै बलम् ओजं च ददन्ति सन्ति। एतानि स्तोत्राणि देवतानिहितगुणप्रशंसकानि, तद्गतगुणगणविवरणयुक्तानि भवन्ति।

पश्चात् मध्यकालीनसम्प्रदायानाम् अभ्युदयेन भावात्मकभक्तिसम्प्रदायस्य प्रसारेण च अस्माकं कृते अत्यन्तं भावुकभक्तिभिः सह वर्णनात्मकस्य दार्शनिकस्य च विस्तृतस्तोत्रस्य परम्परा जयदेवकृत-गीतागोविन्दकाव्यम्, लीलाशुककृतश्रीकृष्णकर्णामृतम् इत्यादिग्रन्थैः देदीप्यते।

एवं बहुषु स्तोत्रकाव्येषु प्रचार्यमाणेषु सत्सु मेलपुतुर् नारायणभट्टात्तिरिः केरलप्रसिद्धः विद्वान् कविः किलिदिने समजिन, येन भक्तिप्रवर्तनाय स्वेन विरचितस्य नारायणीयाख्यस्य स्तोत्रकाव्यस्य समाध्या प्राचीनाभिलेखेषु कुरुवायूर्नाम्ना प्रसिद्धं, तदनन्तरकाले नारायणीयग्रन्थरचनेन गुरुवायूर्नाम्ना परिवर्तितमभवत्।

नारायणीयं नाम स्त्रोत्रकाव्यमिदं काव्यकलासम्पन्नस्य कवेः सर्जनात्मकशक्तेः, कल्पनाशक्तेः, दृष्टान्तरूपेण अनितरसाधाराणं चकास्ति । काव्यमिदं सहृदयान्, भक्तान्, दार्शनिकान् च समकाले एव रञ्जयत् गुरुपवनपुरेशस्य प्रतीकरूपेण राराजते।

पुनश्च स्त्रोत्रप्रबन्धेष्वन्यतमं नारायणीयं नाम भागवतार्थसङ्ग्रहपरं भक्तिभूम्ना भागवतपुराणमप्यतिशयानम् अधुनाप्युत्तरभारतेषु तत्तानि विपश्चिद्वेश्मान्यिधवासयत् चकास्ति इति हन्त जितं कैरळैः अविरलाभिनन्दननन्दनायितैः।

एतादृशमहत्त्वविशिष्टे अस्मिन् "नारायणीये विशिष्टा व्याकरणप्रयोगाः" इति शीर्षके श्रूयमाणे सत्येव ग्रन्थकर्तुः व्याकरणदृक्षतायाः अन्यूनतया ग्रन्थकर्तृविरिचतप्रसिद्धव्याकरणग्रन्थ-सम्पादितप्रथया च व्याकरणविशेषाः अवश्यं भवन्त्येव इति सर्वेषाम् अङ्गीकारः तत्रास्ति। तथापि आदौ शीर्षकान्तर्गततया विद्यमानस्य "विशिष्टा व्याकरणप्रयोगाः" इत्यंशस्य सुस्पष्टप्रतिपत्तिं विधाय एतत्स्तोत्रकाव्यगतविशिष्टान् व्याकरणप्रयोगान् अधिकृत्य विचार्यते।

समेऽपि जनाः सामान्यतया पाणीनीयप्रयोगानेव प्रयुञ्जाना अपि, तेषां व्याकरणसम्मितः कथिमिति न जानिन्ति। केषाञ्चन प्रयोगानां विषये व्याकरणसम्मितं जानिन्ति, केषांचन विषये प्रयोगमात्रं जानिन्ति, तस्य प्रयोगस्य व्याकरणसम्मितः कथिमिति तु न जानिन्ति। यथा इग्वर्णस्य अचि परे यणादेशः कर्तव्यः यथा "साधु + अस्ति = साध्वस्ति" इत्याद्युदाहरणेषु इति जानन्तो जनाः "भ्रू + टा = भ्रू + आ" इत्यत्रापि इग्वर्णस्य अच्परकत्वात् यणादेशः कर्तव्यः खलु, कथं तर्हि, भ्रुवा इति रूपं लोके प्रयुज्यते इति प्रश्ने लौकिकाः अवैयाकरणाः काव्यमात्राध्ययनतत्पराश्च अवश्यमत्र किञ्चित् प्रयोगवैशिष्ट्यमस्ति येन यणादेशो नागतः इति मन्यन्ते।

एवमेव कुम्भकारः, भारहारः इत्यादिप्रयोगान् प्रयुञ्जाना जनाः तत्र "कर्मणि उपपदे सित कुम्भं करोति इत्यर्थे धातोः अण् प्रत्ययेन कुम्भकार इत्यादिरूपाणि सिद्धन्ति" इति तु जानन्ति। किन्तु तुल्यया रीत्या गङ्गां धरतीत्यर्थे गङ्गाधार इति, भुवं धरतीत्यर्थे भूधार इति कुतो न भाव्यं, कथं वा लोके गङ्गाधरः, भूधर इत्येव प्रयुज्यते इति प्रश्ने अनधीतव्याकरणाः मौनं वहन्ते, अस्ति तत्र काचन व्याकरणविशिष्टता अस्ति यया रूपे वैलक्षण्यमस्तीति च मन्यन्ते।

उपर्युक्तानि उदाहरणान्याश्रित्य एवं निर्धारियतुं शक्यते यत् अत्र व्याकरणविशिष्टता नाम अनधीतव्याकरणैः सामान्यतया ज्ञातस्य विषयस्य विषये यदि किञ्चित् अपवादसूत्रमस्ति, यत् लौकिकाः अनधीतव्याकरणाश्च न जानन्ति, तादशसूत्रसिद्धप्रयोगा "व्याकरणविशिष्टता" शब्देन विवक्षितुं शक्यते इति ममाभिप्रायः। तदनुसारेण अस्मिन् नारायणीये के प्रयोगाः सन्ति, ये च प्रयोगाः अपवादसूत्रैः सामान्यजनाज्ञातैश्च सिद्धन्ति इति परिशील्य तादशानामत्र पत्रे सङ्ग्रहः यथामित क्रियते।

## कारके व्याकरणविशेषः

कारकप्रयोगविषये ग्रन्थस्थोदाहरणद्वयमत्र प्रदर्श्यते -

आश्लेषाणाममृतवपुषो हन्त ते चुम्बनाना-

## मुन्मादानां कुहकवचसां विस्मरेत् कान्त का वा ॥

अत्र उदाहृतश्लोके "वि"इत्युपसर्गपूर्वक स्मृ चिन्तायाम् इति धातोः विधिलिङि प्रथमपुरुषैकवचने विस्मरेत् इति रूपं सिद्धित। अत्र हे कान्त! का वा गोपी तव चुम्बनानि, उन्मादान, कुहकवचांसि च विस्मरेत् इति कर्मत्विववक्षायां द्वितीयाविभक्तिम् अप्रयुज्य, षष्ठीविभक्तिः कथं प्रयुक्ता इति शङ्का जायते। तत्र समाधानमेवं दीयते - "अधीगर्थद्येशां कर्मणि" इति कारकप्रकरणार्थगतसूत्रेण अधीगर्थः (इक्स्मरणे इति धातुः नित्यमिधपूर्वः, तस्य अर्थः इव अर्थः यस्य सः अधीगर्थः) अर्थात् स्मरणार्थकधातोः, दय्धातोः, ईश्धातोः च कर्म कारकं शेषत्वेन विवक्षितं सत् शेषार्थे षष्ठी शेषे इति सूत्रेण षष्ठी प्रयोक्तव्या इति नियमः।

अत एव हे कान्त! का वा गोपी चुम्बनानाम्, उन्मादानां, कुहकवचसां विस्मरेत् इति षष्ठी प्रयुक्ता अस्ति। कर्मत्वस्य शेषत्वेन अविवाक्षायां तावत् द्वितीयैव भवति।

#### अमलामवलोक्य यां विलोल: सकलोऽपि स्पृहयाम्बभूव लोक: ॥

अत्र उदाहृतपद्ये सकलोऽपि लोकः यां (श्रीदेवीं) स्पृह्याम्बभूव इति प्रयुक्तः विद्यते। स्पृह् ईप्सायाम् इति चुरादिगणीयधातोः प्रयोगे सामान्यतया स्पृह् धातोः प्रयोगे "स्पृह्रेरीप्सितः" इति सूत्रेण ईप्सितस्य विषयस्य संप्रदानकारकं स्यात्। तेन पुष्पेभ्यः स्पृह्यित इति प्रयोगः सिद्धिति। परन्तु उदाहृतश्लोके यां स्पृह्याम्बभूव इति द्वितीयाविभक्तेः प्रयोगः कथिमिति शङ्का उदेति। तत्र समाधानं यद्यपि ईप्सितस्य सम्प्रदानत्वात् चतुर्थीं विहिता, तथापि ईप्सितमत्त्वस्य अर्थात् इष्टस्य प्रकर्षविवक्षायां तु परत्वात् कर्मत्वात् कर्मणि द्वितीया इत्यनेन द्वितीया स्यात् इति। अतः अत्र उदाहृतस्थले द्वितीयप्रयोगस्तु साधुरेव इति।

#### विरलः क्रियापदप्रयोगः

## किं वक्ष्यते स खलु मां कनु वीक्षित: स्यादित्थं निनाय स भवन्मयमेव मार्गम् ॥

अत्र उदाहृतश्लोके "वक्ष्यते" इति आत्मनेपद्प्रयोगः कृतो विद्यते। वच परिभाषणे इति आदादिकधातुः परस्मैपद्प्रत्ययपरतया एव तस्य प्रयोगः प्रायशः दृश्यते। तर्हि वच् धातोः लृटि प्रथमपुरुषैकवचने वक्ष्यति इत्येव स्यात, न तु वक्ष्यते इति। तर्हि वक्ष्यते इत्यत्र आत्मनेपद्प्रत्ययः कथं कृतः इति शङ्का उदेति। तत्र समाधानं दीयते यत् ब्रूज् व्यक्तायां वाचि इति आदादिकः धातुः उभयपदी अस्ति। अतः ब्रूज् धातोः लृटि प्रथमपुरुषैकवचने ब्रुवोः वचिः आदेशः स्यात् आर्धधातुकविषये इत्यर्थकेन "ब्रुवो वचिः" इति सूत्रेण ब्रुवः वचादेशे वक्ष्यते इति रूपं सिद्धति। अतः वक्ष्यते इति ब्रूधातोः लृटि प्रथमपुरुषैकवचनरूपमिति शङ्का निवार्यते।

# सोऽयं विश्वविसर्गदत्तहृद्यः सम्पश्यमानः स्वयं बोधं खल्वनवाप्य विश्वविषयं चिन्ताकुलस्तस्थिवान् ।

अत्र उदाहृतपद्ये विश्वविसर्गद्त्तहृद्यः सोऽयं ब्रह्मा स्वयं सम्पश्यमानः विश्वविषयं बोधम् अनवाप्य चिन्ताकुलः सन् तस्थिवान् इत्यन्वये कृते सम्पश्यमानः इति ब्रह्मणः विशेषणतया प्रयुक्तः शब्दः। अत्र दृशिर् प्रेक्षणे इत्यस्य धातोः परस्मैपदित्वात् सम् इत्युपसर्गपूर्वकात् दृश् धातोः परत्र लिट कृते तस्य लटः स्थाने "लटः शतृशानचावप्रथमासमानाधिकरणे" इति निर्दिष्टसूत्रेण शतृप्रत्यये कृते सुबुत्पत्तौ "संपश्यन्" इति रूपं सिद्धिति। यथा भगवद्गीतायां - "लोकसंग्रहमेवापि संपश्यन्कर्तुमर्हिस॥" इति। तिर्हि कथमत्र श्लोके संपश्यमानः इति आत्मनेपद्प्रयोगे प्रयुज्यमानस्य शानचः प्रयोगः कृतः इति शङ्का समुदेति। तत्र समाधानं दीयते यत् यद्यप्ययं दृश् धातुः परस्मैपदी भवति, तथापि अकर्मकप्रयोगेषु "सम्"

इति उपसर्गात् गम्, ऋच्छ्, प्रच्छ्, स्वर्, ऋ, श्रु, विद् इत्येतेभ्यः धातुभ्यः परे आत्मनेपदस्य प्रत्ययाः भवन्ति इत्यर्थकेन "समो गम्यृच्छिप्रच्छिस्वरत्यर्तिश्रुविदिभ्यः" इति सूत्रेण अकर्मकप्रयोगे समित्युपसर्गपूर्वकात् दृश् धातोः वर्तमानार्थे लिटे, धातोः आत्मनेपिदत्वात् तस्य लटः स्थाने शानजादेशे कर्तिरे शिप आने परे मुगागमे कृते सुबुत्पत्तौ सम्पश्यमानः इति इष्टं सिद्धिति। अत्र प्रकृतस्थले अकर्मकविवक्षायां शानच्प्रत्ययः प्रयुक्तः इति न कोऽपि दोषः।

## कृदन्ते व्याकरणविशेषः

प्राप्तायाः शूर्पनख्या मदनचलधृतेरर्थनैर्निस्सहात्मा तां सौमित्रौ विसृज्य प्रबलतमरुषा तेन निर्लूननासाम् ।

अत्र दत्तोदाहरणे मदनचलधृतेः प्राप्तायाः शूर्पणख्याः अर्थनैः निस्सहात्मा (भवान्) तां सौमित्रौ (लक्ष्मणे) विसुज्य प्रबलतमरुषा तेन (लक्ष्मणेन) निर्कृननासाम् इति अन्वयः क्रियते। अत्र शूर्पनखी इति प्रातिपदिकात् षष्ठीविभक्तौ एकवचने "शूर्पणख्याः" इति प्रयुक्तः विद्यते। परन्तु लोके बहुत्र "शूर्पणखा" इति शब्दः एव श्रुतपूर्वः भाति। एवं तर्हि शूर्पनखी इति ईकारान्ततया कथं प्रयुक्तः इति शङ्का उदेति। तत्र समाधानं दीयते - आदौ शूर्पणखी इत्यस्य विग्रहस्तु शूर्पाणि इव नखानि यस्याः सा इति। तर्हि शूर्पणखा वा शूर्पनखी इति प्रश्ने असंयोगोपधमुपसर्जनं यत्स्वाङ्गं तदन्ताददन्तात्प्रातिपदिकाद्वा ङीष् इत्यर्थकेन "स्वाङ्गाचोपसर्जनादसंयोगोपधात" इत्यनेन विकल्पेन ङीषि प्राप्ते नखमुखान्तात् प्रातिपदिकात् संज्ञायाम् विषये स्त्रियां ङीष् प्रत्ययो न भवति इत्यर्थकेन "नखमुखात् संज्ञायाम्" इति सूत्रेण यदि शूर्पणखा इत्यस्य संज्ञावाचित्वे ङीष् निषिध्यते। तर्हि ग्रन्थकर्त्रा शूर्पनखी इति ङीष्प्रत्ययान्ततया प्रयोगः कथं कृतः इति पृष्टे, तत्र ग्रन्थकर्त्रा शूर्पनखी इति शब्दे संज्ञा न विवक्षिता, किन्तु योगमात्रं विवक्षितम्। तथा सति शूर्पनखी इत्यत्र ङीष्प्रत्ययप्राप्तौ न कश्चन क्षेत्रः। एवं संज्ञात्विववक्षायां सत्यां ङीषभावे अदन्तत्वात् टापि कृते शूर्पणखा इति रूपं सिद्धति। तत्र णत्वसिद्धये प्रमाणन्तु - "पूर्वपदात् संज्ञायामगः"। सूत्रार्थस्तु इत्थं पूर्वपदस्थान् निमित्तादुत्तरस्य गकारवर्जितादु नकारस्य णकार आदेशो भवति संज्ञायां विषये इति। शूर्पणखा इत्यत्र संज्ञात्विववक्षायां ङीषभावे टापि, णत्वे च कृते इष्टं रूपं सिद्धति। एवं शूर्पनखी इति ग्रन्थकर्त्रभिमतपाठे संज्ञात्वाविविक्षायां ङीषि, णत्वाभावे इति रूपं सिद्धति। परन्तु एवमेव नारायणीयस्त्रोत्रस्य केषुचित् पाठेषु शूर्पणखी इति णत्वङीषौ एकत्र प्रयुक्तौ स्तः। एतादृशः प्रयोगः यन्थकर्तृदृष्ट्यापि असाधुः इति भाति। अत एव यन्थकर्त्रा स्वीये यन्थे प्रक्रियासर्वस्वे "संज्ञात्वाविवक्षायां शूर्पनखीति" स्वयं निर्दिशति इत्यतः णत्वङीषौ एकत्र प्रयोक्तुं नार्हतः इति ग्राह्यम्। तस्मात् "शूर्पनख्याः" इति पाठः समीचीनः इति।

## गुरुभ्यो रोषित्वा सहजमतिरस्येत्यभिविदन्

## वधोपायानस्मिन् व्यतनुत भवत्पादशरणे ॥

अत्रोदाहृतपद्येऽस्मिन् हिरण्यकशिपुः गुरुभ्यः रोषित्वा अस्य (प्रह्लाद्स्य) सहजमितः इति अभिविदन् भवत्पाद्शरणे अस्मिन् (प्रह्लादे) वधोपायान् व्यतनुत इति अन्वयः क्रियते। अत्रोदाहृतश्लोके रोषित्वा इति त्तवान्तं पदं प्रयुक्तं वर्तते। तस्य रूपिनण्यितप्रकारस्तु रुष रोषे इति चौरादिक-सेट्धातोः समानकर्तृकयोधीत्वर्थयोः पूर्वकाले विद्यमानाद्धातोः त्तवा स्यात् इत्यर्थकेन "समानकर्तृकयोः पूर्वकाले" त्तवाप्रत्यये कृते रुष् + त्तवा इति जाते इडागमे कृते रुषित्वा इति रूपं सिद्धाति। यतः रुषित्वा इत्यस्य त्तवान्तत्वात् कित्वात् लघूपधगुणिनषेधे सति, रोषित्वा इति रूपं कथिमिति शङ्का उद्ति। तत्समादधित यत् त्तवा प्रत्ययः सेट् न किद् भवित इत्यर्थकेन "न त्तवा सेट्" इति सूत्रेण सेटः त्तवाप्रत्ययस्य कित्वनिषेधे सित लघूपधगुणे रोषित्वा इति इष्टं रूपं सिद्धाति। परन्तु रुषित्वा इत्यपि प्रयोगः दृश्यते खलु इति चेत, सत्यम्, अत्र "न त्तवा सेट्" इति नित्यतया विहितस्य अकित्त्वस्य विकत्येन विधानार्थम् "उश्च इश्च वी ते उपधे यस्य तस्माद्धलादे रलन्तात्परौ त्तवासनौ सेटौ वा कितौ स्तः" इत्यर्थकेन "रलो व्युपधाद्धलादेः संश्च" इति सूत्रेण विकल्येन अकित्वसिद्धा एकिस्मिन् पक्षे कित्वाभावे लघूपधगुणे रोषित्वा इति अपरिस्मिन् पक्षे तावत् कित्वसद्भावे लघूपधगुणनिषेधे रुषित्वा इति इष्टं रूपद्वयं सिद्धाति। अतः प्रकृतस्थले उत्थापितस्य सन्देहस्य निवृत्तिः भवति।

#### उपसंहारः

एवञ्च व्याकरणविशिष्टप्रयोगैः अनुबद्धे अस्मिन् नारयणीयग्रन्थे निरन्तरशास्त्रचर्चाख्यमथने सित अवश्यंभाविनः अमृतस्वरूपाः बोधनीयांशाः स्फोर्यन्ते इत्यत्र नास्ति सन्देहः। तादृशमहत्त्वविशिष्टे अस्मिन्ग्रन्थे स्थालीपुलाकन्यायेन अग्रे वक्तव्यबाहुल्ये सत्यिप यिकञ्चित् यथामित संशोध्य "सन्तः परीक्ष्य अन्यतद्भजन्ते" इति सूक्तिदिशा विदुषां सिन्नधौ विषयोऽयं प्रस्तुतः इति जनोऽयं विरम्यते। इति शम्॥

## सङ्केतसूची

- 1. पा.सू पाणिनीयसूत्रम्
- 2. ना. नारायणीयम्

## उपयुक्तग्रन्थसूची

- 1. Nārāyaṇīya A critical study Dr. M. V. Nalini, University of Madras, Chennai 05, 1985.
- 2. रघुवंशे षष्ठसर्गे व्याकरणविशेषाः श्री.बी.वी.वेङ्कटरमणः Hitaya (Samskrit Referred Quarterly E Journal ISSN 2581 7787) Volume 2 July September 2019.
- 3. Nārāyaṇīya English Translation by Tapasyananda, Sri Ramakrishna Mutt, Madras 4, 1976.
- 4. Nārāyaṇīya with commentary Bhaktipriyā, Deśamaṅgalavarga, Trivrandrum Sanskrit Series No.18, 1912.

# Bastion of *Bakti* Common to Narayaneeyam and *Śaivam*

#### S. Charulatha,

Ph.D. Research Scholar Madras Sanskrit College

#### **Abstract**

This research paper addresses the core aspect of the Narayaneeyam, which is bakti and draws parallels with another school of faith, Śaivam. Though the religious alignment of Narayaneeyam is believed to be diametrically poised opposite to *Śaivam* the underlying concept of devotion or bakti and dedication to a deity appears similar in both the schools of faith. In practice, the deity changes but the devotion does not. Thus objectively, the depictions of bakti in Narayaneeyam have been culled-out and related to almost similar depictions from the religion of Śaivam. It is considered that the Bakti Movement in India was promoted by the saints hailing from the sects of Saivam and Vaisnavam and it has panned across many centuries ranging from 6<sup>th</sup> century CE to the 17<sup>th</sup> century CE. Countless saints and devotees have contributed to our popular religious faiths during this period. Despite the assigned time period for this movement, we in India have a deeprooted conviction that bakti was prevalent well ahead of this period and lasts till date too. We do not dispute the fact that *bakti* did see a culmination during this span of time. Lives of many our saints including Sri Meppattur Narayana Bhattathiri, the author of Narayaneeyam are positioned during this era. We are also able map a few of the *Saivaite* saints, exalted as the *Nāyanmārs*, to this period. It is the *bakti* of these *Nāyanmār* saints that will be studied in parallel to that of Narayana Bhattathiri in this is article. Excerpts from Narayaneeyam and the works of the Śaivaite saints are quoted appropriately.

Keywords: Bakti, Devotion

#### Bastion of Bakti Common to Narayaneeyam and Śaivam

The work of Narayaneeyam by Narayana Bhattathiri is centred on *bakti*. The author's unwavering and unflinching love for the presiding deity of *Guruvāyūr*, *Guruvāyūrappan*, exudes in his verses. Being an eminent scholar and contributing extensively to modern Sanskrit literature through 40+ works, it is to be highlighted that Bhattathiri's devotional authorship has stood-out with Narayaneeyam being a masterpiece. To compare the concept of *bakti* in this work with that depicted in *Śaivam*, some common grounds are chosen in this article. From the very premise of the composition to the depth of *bakti* and to the specifics of the devotional outpourings, a few heads are discussed in the following sections.

#### Premise of Bakti

ISSN: 2454 - 2547

The question about what has been the reason for the composition of Narayaneeyam has an unequivocal answer, which is, the ailment of the poet. Narayana Bhattathiri who suffered from rheumatism appealed for cure to Lord *Guruvāyūrappan*. At many places in Narayaneeyam, the author pleads for healing of his disease. To quote just a few examples in the 3<sup>rd</sup> chapter or *daśakaḥ*, in the 7<sup>th</sup> verse he says remove all my afflictions<sup>1</sup>, in the 8<sup>th</sup> verse he mentions about the intense ailment and incurable woes<sup>2</sup> and the 9<sup>th</sup> verse he talks of his extreme suffering<sup>3</sup>. Another example is in the 83<sup>rd</sup> chapter where he mentions that he worships the Lord for the removal of his sufferings<sup>4</sup>. This aspect of mentioning his pain is very consistent throughout the work and can be seen repeatedly.

Distressed devotees pleading to their Lord is not unheard of. But a physically ailing staunch poet-saint reaching out to his favourite Lord in the exact same way as Narayana Bhattathiri is a unique coincidence. This coincidence can be observed in Śaivam in the life of the Nāyanmār saint Tirunāvukkarasar or Appar. Tirunāvukkarasar who had spent most of his life as a Jain ascetic realized when he was about 65 years of age, that Śaivam is his religion and Lord Śiva is his deity. It was at this time he was afflicted by a chronic stomach ailment causing him excruciating pain. He prayed to Lord Śiva through a poetic decad comprising ten verses to relieve him from the suffering. This composition is part of the most revered 12 Tirunurais which are holy devotional Tamil hymns of the Śaivaites.

The decad we are pondering over is the first decad hymn of the 4<sup>th</sup> *Tirumuṛai*. In fact, this is also the very first hymn sung by the saint. The hymn starts as  $k\bar{u}tr\bar{a}yinav\bar{a}ru$   $vilakkakil\bar{u}r^5$  where the starting word  $k\bar{u}tru$  means Yamadeva, the *devata* of death. *Tirunāvukkarasar* claims that this disease is like death itself and hence chooses to start his hymn with the name of Yamadeva. The third line of this first verse is entirely used to describe his predicament wherein he says that the chronic ailment inside his stomach is arresting his entire intestinal system and making it dysfunctional. He repeats this statement in second and fifth verses too. Thus the saint clearly defines his problem. After his very first comparison of the illness to death, the saint goes on to say that his unbearable disease is no better than deceit, treachery, poison, dizzy torment and disorientation.

#### **Devotional Plea**

The poets have directly addressed their respective divinities and explained their condition as described in the preceding section. Now that the problem statement has been established and the premise has been set as illness, let us see how they plead for the remedy. Narayana Bhattathiri in the 7<sup>th</sup> verse of the 3<sup>rd</sup> chapter claims that on removal of his afflictions, his two feet will take delight in reaching Lord's temple, his hands in performing Lord's worship, his eyes in seeing Lord's enchanting form, his nose in enjoying the fragrance of the *Tulsi* leaves offered at Lord's feet and his ears in hearing the stories of Lord's glories and great deeds<sup>6</sup>. So his intentions and actions on relieval of his pain are delineated.

Likewise, *Tirunāvukkarasar* also claims that his cure will make him fit to be Lord's servant, make him think of the Lord day and night<sup>7</sup>, offer the Lord holy water, flowers, incense fragrance and compose musical hymns in Tamil<sup>8</sup>. He assures that he does not forget the Lord regardless of what he is going through, be it good or bad<sup>8</sup>; not a moment goes by without thinking of the Lord<sup>9</sup>.

#### **Chosen Form of the Lord**

Narayana Bhattathiri has chosen the Lord of *Guruvāyūr*, *Guruvāyūrappan*. *Tirunāvukkarasar* has chosen Lord of *Tiruvatikai*, *Vīraṭṭānēṣvarar*. *Tiruvatikai* is a village near Cuddalore of Tamil Nadu. Both the poets are devoted to their respective Lords and are also aware of the various other forms their Lord takes. But still, they have

chosen a particular form. Again regardless of the different places where their Lord's temples are situated, they have been specific in their choice of the temple too. Neither of them have made a generic prayer asking for relief to the general form of their Lord. Undoubtedly, they would have their reasons for this choice, irrespective of what we speculate as reason.

#### Liberty Exclusive to Bakti

ISSN: 2454 - 2547

When there is intimacy there is also liberty. Both poets have taken the liberty with their Lord just the way we take liberty with our friends and family. Saying things like, "Have You not blessed other people, then why not me?"; or saying, "Something could go wrong if You do not bless me"; or flattering like, "This act of healing is nothing for You, who has done such great things", both poets have taken the freedom to be outspoken with their Lord.

Narayana Bhattathiri says curing his disease is just a very insignificant matter for the Lord<sup>10</sup> and *Tirunāvukkarasar* on similar lines says that only the Lord is capable of healing him<sup>11</sup>. While Narayana Bhattathiri goes to extent of warning the Lord that the words of sage Vyasa, the Lord's own words and the declarations of the Vedas would prove to be untrue if his devotion does not bear fruit<sup>12</sup>; *Tirunāvukkarasar* too does not fail in his warning. He goes to say that if he is not relieved, people will even stop worshipping the Lord<sup>13</sup>.

Inference: Thus we can perceive that both the saints appear very similar to each other. Both are pained and so they express their plight through poems. Both want to be healed, so they plead for a cure. Both also address a specific form of their favourite deity in a chosen location. Ultimately, both have succeeded in their mission with their prayers answered and both attain the miraculous cure from their diseases. Both have taken liberty to even warn their Lords that failing them would not send a good message to others. Their intention has not been gaining a cure or asking for a personal favour with a selfish motive. Rather it has been that through their betterment they will surmount the obstacle they have in continuing their worship. Which other facet of a human than *bakti* can manifest itself so powerfully and exhibit its similarity between two completely

unconnected individuals? Narayana Bhattathiri and *Tirunāvukkarasar* are not contemporary, the latter was centuries earlier than the former. They did not hail from the same geography nor did they sing in the same language. Bhattathiri from Kerala has sung in Sanskrit and *Tirunāvukkarasar* from Tamil Nadu has sung in Tamil. Finally, they do not even worship the same divinity. Their *matams* are different and the doctrines of those *matams* too are apparently opposed. But despite all these differences *bakti* has manifested itself in the same way. None of the other differences seem to have mattered in the relationship between the Lord and the devotee. This is the strength of devotion and hence the title chosen for this paper calls devotion as the bastion of *bakti*.

#### More Evidences to the Power of Bakti

We should not limit ourselves to comparing only Narayana Bhattathiri and *Tirunāvukkarasar*. There are lot more instances where other *Śaivaite* saints have written hymns similar to Narayaneeyam and performed deeds like Bhattathiri. A few illustrations are presented here to corroborate the fact *bakti* exhibits itself the same way notwithstanding faith.

Just like the story of Narayana Bhattathiri and *Tirunāvukkarasar*, we have yet another *Śaivaite* saint, who is also one among the 63 *Nāyanmārs, Sundaramūrti Svamikal* by name. He had lost his vision and had prayed to Lord Śiva in a similar fashion for restoration of his sight. He too succeeded. We can see that *bakti* has worked miracles in all these illustrations.

#### Importance of the South in Bakti

A very striking resemblance in geographical tagging can be seen between Narayaneeyam and Śaivam. A world famous slogan in Śaivam identifies Lord Śiva with South India saying that He belongs there and also re-iterates that just because He belongs there, others do not get left-out since He is the Lord for all nationals<sup>14</sup>. This slogan was given to us by Śaivaite saint, Māṇikavāsakar in his devotional compositions called *Tiruvāsakam*. Surprisingly, Narayana Bhattathiri also calls the South to be a hub of *bakti* in the 7<sup>th</sup> verse of the 92<sup>nd</sup> chapter. He says that in the *Kali Yuga* devotees are abound, mostly in the *Dravida* land, i.e., South India. In the regions of the rivers *Kāveri*, *Tāmraparṇi* and *Kritamālā*, the devotees will be more<sup>15</sup>. Then he attaches himself to this geography by

saying that he too is born in this region only and he is full of devotion to Lord. So he says he deserves the Lord's blessing. Thus we can see how poets take pride about South India and the *bakti* that was predominant here. Here too, the faith does not matter, the claims are the same. It is also a fact that the saints from South were instrumental in founding and sustaining the *Bakti* Movement in India.

#### Bakti Rescues from Clutches of Yamadeva

It will be astonishing to learn that our poets have advised that *bakti* comes to protect in the ultimate end when death strikes and Yamadeva, the *devata* of death, comes to claim our lives. This is evidenced by verses 9 and 10 of the 22<sup>nd</sup> chapter of the Narayaneeyam. Here Narayana Bhattathiri comes up with the story of an individual who was emancipated from all his sins and freed from the messengers of Yamadeva, the moment he accidentally uttered the Lord's name<sup>16</sup>. The exact same fact is echoed in *Śaivam* in *Sundaramūrti Svamikal's* hymn too, where he states that the Lord comes to take charge when confronted by the emissaries of Yama<sup>17</sup>.

#### **Conclusion**

ISSN: 2454 - 2547

There are only a few evidences presented here to establish how the bastion of *bakti* cuts across faiths and stands common to Narayaneeyam and *Śaivam*. If we delve deeper we will be able to map every verse of the Narayaneeyam to verses of *Śaivaite* saints. Owing to the limited scope of this paper, the comparisons have been restricted to a few. But there is absolutely no second opinion on the fact that *bakti* is the focal point of compositions like Narayaneeyam. Narayana Bhattathiri himself is of the conviction that *bakti* essentially leads us to the Lord. He exhorts this fact through every verse he has composed in order to instil it in our minds. With his own *bakti* he has also demonstrated that the fruits of devotion are granted to devotees. His gain of cure is the testimony for his submission and surrender to the Lord through *bakti*. So have been the lives of countless *Śaivaite* saints too. Our salutations to all of them.

#### **Footnotes:**

- 1 विधूय क्लेशान्मे, 3rd chapter, 7th verse.
- 2 प्रभूताधिव्याधि and दुरुपशम-पीडा-परिभवान्, 3rd chapter, 8th verse.
- 3 सुबहु परितप्ये, 3rd chapter, 9th verse.
- 4 तापशान्त्यै निषेवे, 83rd chapter, 10th verse.
- 5 கூற்றாயின வாறு விலக்ககிலீர், 4th Tirumurai, 1st hymn, 1st verse.
- 6 विधूय क्लेशान्मे कुरु चरणयुग्मं धृतरसं भवत्क्षेत्रप्राप्तौ करमपि च ते पूजनविधौ ।
- 7 ஏற்றாய் அடிக்கே இரவும் பகலும் பிரியாது வணங்குவன் எப்பொழுதும், 4th Tirumurai, 1st hymn, 1st verse.
- 8 சலம்பூவொடு தூபம் மறந்தறியேன் தமிழோடிசை பாடல் மறந்தறியேன் நலந்தீங்கிலும் உன்னை மறந்தறியேன் உன்னாமம் என்னாவில் மறந்தறியேன், 4<sup>th</sup> *Tirumurai*, 1<sup>st</sup> hymn, 6<sup>th</sup> verse.
- 9 நினையாதொருபோதும் இருந்தறியேன், 4<sup>th</sup> *Tirumu<u>r</u>ai*, 1<sup>st</sup> hymn, 2<sup>nd</sup> verse.
- 10 मदीयक्लेशौघप्रशमनदशा नाम कियती।, 3rd chapter, 3rd verse.
- 11 விலக்ககிலீர், 4th Tirumurai, 1st hymn, 1st verse.
- 12 न चेद्र्यासस्योक्तिस्तव च वचनं नैगमवचो भवेन्मिथ्या..., 3rd chapter, 5th verse.
- 13 என்போலிகள் உம்மை யினித்தெளியார் 14 தென்னாடுடைய சிவனே போற்றி எந்நாட்டவர்க்கும் இறைவா போற்றி, 8th Tirumurai, 4th hymn.
- 15 भक्तास्तावत्कलौ स्युर्द्रमिलभुवि ततो भूरिशस्तत्र चोच्चै: कावेरीं ताम्रपर्णीमनु किल कृतमालां च पुण्यां प्रतीचीम् ।
- हा मामप्येतदन्तर्भवमि च विभो किञ्चिदञ्चद्रसं त्वय्याशापाशैर्निबध्य भ्रमय न भगवन् पूरय त्वन्निषेवाम् ॥, 92nd chapter, 7th verse.
- 16 नृणामबुद्ध्यापि मुकुन्दकीर्तनं दहत्यघौघान् मिहमास्य तादृशः... इतीरितैर्याम्यभटैरपासृते..., 22nd chapter, 9th and 10th verses.
- 17 தடுத்தாட்டித் தருமனார் தமர் செக்கிலிடும்போது தடுத்தாட்கொள்வான்,
- 7th Tirumurai, 90th hymn.

# BHIKŞU GĪTĀ AS IN NĀRĀYAŅĪYAM

## Ms. Lavanya .V.Eswar,

Ph. D Research Scholar, The KSRI

The Bhāgavata Purāṇa is one of the eighteen Mahāpuranas composed by Veda Vyāsa which promotes bhakti towards Kṛṣṇa integrating concepts from the Advaita, Viśisṭādvaita and Dvaita philosophy.

The *Nārāyaṇīyam* has been admirably abridged by the renowned scholar poet of Kerala, Melputtur Nārāyaṇa Bhaṭṭatiri. It is in the form of a direct address to the Lord, the presiding deity of Gurupavanapura. Bhaṭṭatiri emphasises that his intention is to serve the Supreme Being, the Brahman, the Impersonal absolute, that is identified with Viṣṇu and he extols the glory of the Lord.

There are many gītās or devotional songs in Śrīmad Bhāgavata which is known from the commentaries on the Bhāgavatapurāṇa. Gītās like the Uddhava Gītā, Ribhu Gītā, Jāyanteya Gītā, Śruti Gītā, Hamsa Gītā and others are mostly philosophical dialogues or teachings. For instance the Uddhava Gītā is an outcome of Uddhava's prayers to the Lord to instruct him.

## Bhikṣu Gītā in Śrīmad Bhāgavata

The *Bhikṣu Gītā* (XI.23.vv.43-58) forms a part of the *Uddhava Gītā*. This is the narration of a wealthy and a moody man who was miserly and engrossed in sensual pleasures. He loses all his wealth and realises the futility of wealth and the impermanence of the ways of the world. He relinquishes all attachments and turns into *bhikṣu* (mendicant). He attains realisation by penance and his about life are beautifully recorded as *Bhikṣu Gītā*.

This episode emphasises the futility of wealth, kith and kin and all other materialistic aspects of life in a very impactful manner. The concept of  $m\bar{a}y\bar{a}$  and that all bondages are but futile as declared in the Advaita texts are presented in the most impactful manner in this narration. The regular and repeated reading of this  $G\bar{\iota}t\bar{a}$  will surely lead a man to Self-realisation.

# Bhikșu Gīta in the Nārāyaṇīyam

This *Bhikṣu Gīta* (*Bhā.Pu.*XI.23.43-58) has been condensed into one single verse by Bhaṭṭatiri in Daśakam 96 of the *Nārāyaṇīyam*. He says: Once a certain Brāhmaṇa lost all the wealth he had earned by hard toil. As a result he attained discrimination and became free from attachments, greed etc. He was, however, persecuted by the people. Then he said – other people or the time or my *karmas* or the positions of the planets are not the cause of my sorrows. The mind is the cause of all sorrows, because it superimposes the *guṇas* on the ever free *ātman* and attributes to it doer ship, enjoyership etc." With this knowledge he became absolutely calm in mind and ultimately attained union with Thee. O Lord! Give me also that kind of peace of mind (v.9):

कश्चित् क्लेशार्जितार्थक्षयविमलमितर्नुद्यमानो जनौधैः

प्रागेवं प्राह विप्रो न खलु मम जनः कालकर्मग्रहा वा।

चेतो मे दुःखहेतुस्तदिह गुणगणं भावयत्सर्वकारी-

त्युत्तवा शान्तो गतस्त्वां मम च कुरु विभो तादृशीं चित्तशान्तिम्॥

In XI.23.v.43 of Śrīmad Bhāgavata, the mendicant gives the essence of Vedānta and in the subsequent verses he elaborates on what he said in that verse. First he says — "neither these people nor any deity nor the self nor the stars nor karma nor the time-spirit is responsible for my joys and sorrows". The Śruti texts declare the mind alone to be the cause (of one's joys and sorrows). In the commentary Bhāvārthadīpikā on Śrīmad Bhāgavata on v.43, Śrīdharasvāmin¹ says — मनः परं केवलं सुखदुःखयोः कारणं वदन्ति, मनसा ह्येव पश्यित मनसा श्र्णोति (Bṛ.Up.I.5.3) — the mind which sets going the course of worldly existence':

नायं जनो मे सुखदुःखहेतुर्न देवताऽऽत्मा ग्रहकर्मकालाः।

मनः परं कारणमामनन्ति संसारचकं परिवर्तयेदु यत्॥

In the next few verses the mendicant talks about the link between the mind and the actions that follow and how the  $j\bar{\imath}va$  gets bound while the God looks as a witness. Further, he talks about the five *niyamas* and the five *yamas*, learning, meritorious acts and noble vows insisting that all find their

\_

 $<sup>^1</sup>$  All commentary references are from the  $\acute{S}r\bar{\imath}mad~Bh\bar{a}gavata~Mah\bar{a}pur\bar{a}na$  with ten commentaries , published by Bhagavata Vidya Pitha, Ahmedabad.

culmination in control of the mind, for subjugation of the mind alone constitutes the highest Yoga (wisdom) as said in:

# सर्वे मनोनिग्रहलक्षणान्ताः परो हि योगो मनसः समाधिः।

The mind is more powerful than all other things. So, he who is able to bring it under control, is adored even by the gods. Śrīdharasvāmin further comments on v.46cd thus — अतस्तं यो वशवर्तिनं कुर्यात्स एव देवदेवः सर्वेन्द्रियजेता भविता नान्यः। 'मनसो वशे सर्वमिदं बभूव नान्यस्य मनो वशमन्वियाय। भीष्मो हि देवः सहसा सहीयान्' इति।

The *bhikṣu* then scans the nature of his body and Soul ( $\bar{a}tman$ ) in the context of experiencing joy and sorrow. He gives a wonderful example of the tongue and teeth to illustrate the point. He argues: If a man bites his own tongue with his own teeth, with which of them should he get angry on his experiencing pain through such biting? (v.51cd):

# जिह्नां कचित् संदशति स्वदद्भिस्तद्वेदनायां कतमाय कुप्येत्॥

In the commentary  $B\bar{a}labodhin\bar{\iota}$  on the  $N\bar{a}r\bar{a}yan\bar{\iota}yam$ , the commentator Konath Śrī Kṛṣṇa Wāriyar states thus — अहं तावत् जनैः पीड्यमानः इव प्रतीयते, वस्तुतः न मे पीडा भवति। यदि अस्ति पीडा, तर्हि स्वद्शनैः स्वजिह्वादंशनजनितपीडायां कं प्रति कुप्येयम्। अतः जनाः न मे दुःखहेतुः।

Atman — If any god presiding over a particular sense organ is held to be responsible for our sorrow, let it be so. Even then, what does it matter to the âtman which neither inflicts nor suffers pain? The commentary Anvitārthaprakāśikā on Śrīmad Bhāgavata on v.52cd — आत्मन एव सुखदुःखाद्याकारः परिणामः। यतः सुखदुःखादि निजस्वभावसिद्धमेव नन्वात्मपरिणामोऽन्यनिमित्ततो भवत्यतोऽस्ति कोपविषय इति चेत् आत्मनोऽन्यत्किंचिद्धस्तु नास्त्येव सर्वात्मकत्वात् "सर्वं खिल्वदं ब्रह्म" इति श्रुतेश्च। यदि तद्यतिरिक्तं वस्तु स्यात्तिर्हं तन्मृषा भ्रान्त्येव प्रतीतं स्यात् उपादानव्यतिरिक्तं कार्यस्यासंभवात्।

# यदङ्गमङ्गेन निहन्यते कचित् क्रुध्येत कस्मै पुरुषः स्वदेहे॥

If the planets (*grahas*) are responsible for joys and sorrows, what does it matter to the ātman, which is birth-less? They afflict mutually (v.54cd):

# ग्रहैर्ग्रहस्यैव वदन्ति पीडां क्रध्येत कस्मै पुरुषस्ततोऽन्यः।

In the *Bhaktipriyā* commentary of Deśamaṅgala Vārya on the *Nārāyaṇīyam*, the commentator states on the above thus: न ग्रहा दुःखनिमित्तं, यतो जन्मलग्नापेक्षया द्वादशाष्ट्रमादिराशिस्थैग्रहैः जनिमतो देहस्यैव पीडा न ममात्मनः। In addition, the *Bālabodhinī* too reads : जन्मलग्नात् षष्टाष्ट्रमाद्यनिष्टभावस्थैः ग्रहैः देहस्यैव पीडा न आत्मनः। अतः ग्रहाश्च न मे दुःखहेतवः इति।

If karma is responsible for joys and sorrows let it be so. Even in that case what responsibility attaches to the ātman? For, action is possible only in the event of being a substance both material and conscious. The Bhaktipriyā commentary states: न च कर्म दुःखहेतुः, अचेतनस्य देहस्य चित्स्वरूपस्यात्मनश्च कर्मायोगात् । While the Bālabodhinī reads: एवम् अचेतनस्य देहस्य चित्स्वरूपस्य आत्मनश्च कर्मयोगाभावात् कर्म च न मे दुःखहेतुः।

If  $k\bar{a}la$  is responsible for one's joy and sorrow, even in that case what responsibility is attached to the  $\bar{a}tman$ ? For, time or  $k\bar{a}la$  is a fragment of the  $\bar{a}tman$ .  $\bar{A}tman$ , being the whole does not feel pleasure or pain arising from time, just as fire does not feel the heat of its spark or a piece of ice that is caused by coldness, cannot benumb or affect the latter (v.56cd):

# नाग्नेहिं तापो न हिमस्य तत् स्यात् क्रध्येत कस्मै न परस्य द्वन्द्वम् ॥

The *Bhaktipriyā* commentary on the above reads: न च कालः, तस्येश्वरात्मकत्वातद्, ममात्मनश्चेश्वरांशत्वात, स्वांशस्य सतः पीडायोगाच। and the *Bālabodhinī* states: तथा कालस्य ईश्वरात्मकत्वात् मम आत्मनश्च ईश्वरांशत्वात् अग्नेः स्वतः उष्णपीडा हिमस्य स्वतः शीतपीडा च यथा न जायते, तथा स्वांशस्य स्वतः पीडायोगाभावाच कालः न मे दुःखहेतुः।

From *ahankāra* or the ego-sense, which is the root cause of *samsāra*, comes fear. Hence, one who has awakened to this supreme truth (*tattva*) has no fear from other created beings.

Thus, embracing the aforesaid conclusion regarding the *Paramātman* or Supreme Being, adopted by the most ancient and eminent seers, I, such as I am, shall cross the turbulent ocean of *samsāra* (mundane existence) by worshipping the feet of Śrī Kṛṣṇa (the bestower of liberation) alone (v.58):

# एतां स आस्थाय परात्मनिष्ठामध्यासितं पूर्वतमैर्महर्षिभिः।

# अहं तरिष्यामि दुरन्तपारं तमो मुकुन्दाङ्गिनिषेवयैव॥

The above episode of *Bhikṣu Gītā* condensed by Nārāyaṇa Bhaṭṭatiri in his *Nārāyaṇīyam* also conveys the same idea but in a single verse. The phrase . . . . . मम जनः कालकर्मग्रहा वा। चेतो मे दुःखहेतुस्तिदिह . . . . . ॥ has been elaborately described in Śrīmad Bhāgavata giving apt reasons which have been mentioned above. Both the mendicant as well as Bhaṭṭatiri establish the one and the same fact that मनः परं कारणमामनित्त संसारचकं परिवर्तयेद् यत्॥ and pray to the Lord for peace of mind and becoming one with Him.

The Bhaktipriyā reads: आत्मत्वेन अभिमन्यमानं चित्तं एव मम दुःखहेतुः।

Hence it is established that mind is the cause of all sorrows and not the people, the time or the *karmas* of the individual.

Finally, the *Bhaktipriyā* states thus:

तिचत्तं इह आत्मिन स्वगतं कर्तृत्वभोक्तृत्वादिरूपं गुणगणं भावयद् आरोपयत् सत् सर्वकारि सुरनरनारकीयादिशरीरभोग्यभोगस्थानादि सर्वं करोतीति सर्वकारीत्युक्तवा शान्तः सन् त्वां गतः मुक्तो बभूव। मम च ममापि तादृशीं चित्तशान्तिं कुरु।

### **Conclusion:**

The *Nārāyaṇīyam* thus teaches one to pray to the Supreme with supreme devotion for freedom from the threefold misery. The easy means to cultivate this is listening to the glorious accounts of the Lord, association with the noble, dedication of all actions to the Lord, meditation etc.

Thus, the message of *Nārāyaṇīyam* is the message of hope – the revelation of the true nature of man by helping him through the process of devotion to God, to realise his own self, the One without a second, that is Existence – Knowledge- Bliss (*Sat-cit-ānanda*).

# Bibliography:

- 1. *Nārāyaṇīya* with com. Bhaktipriyā of Deśamaṅgala Varya, ed.by T. Ganapati Sastri, Travancore Governement Press, 1912.
- 2. *Śrīman-Nārāyaṇīyam* with com. Bālabodhinī, Sri Mahalakshmi Mathrubhuteshwarar Trust, Chennai, 2019.
- 3. Śrīmannārāyaṇīyam with Eng. tr.by S.N. Sastri, Central Chinmaya Mission Trust, Mumbai, 2005.
- 4. *Śrīmad Bhāgavata Mahāpurāṇa* (Sk.11) with ten Comms., ed. By Krishansankara Sastry, Bhagavata Vidya Pitha, Ahmedabad.

# NĀRĀYAŅĪYAM'S TEACHINGS ON CATURVIMŚATIGURUS

Dr. P.C. Muralidharan, Assistant Professor, The KSRI, Chennai

Śrīmadbhāgavatam (ŚB) besides holding the descriptions on the exploits and glories of Lord Kṛṣṇa, through its philosophical teachings, it imparts the lessons on accomplishing the four human goals of life viz. – dharma (righteousness), artha (values), kāma (material pleasures) and mokṣa (liberation) for the benefit of mankind. These lofty principles enshrined in the text act as a manual, guiding the human race since the creation. The matters containing in all the twelve Skandhas of the Bhāgavatam are presented by Nārāyaṇabhāṭṭatiri in the Śrīmannārāyaṇīyam (ŚN) in a concise form in 100 daśakas (each one has 10 verses hence called so).

The story of the 24 preceptors actually appears in the  $\dot{S}B$  in the 11<sup>th</sup> Skandha on 7-9 chapters encompassing of 151 verses. These teachings by the 24 preceptors are seen as a message delivered by Kṛṣṇa during his eve on the ascension to his abode Vaikuṇṭhaloka at the end of the Kṛṣṇāvatāra, to Uddhava the ardent devotee whose mind was ever fixed on the former. This story was actually a conversation held between the emperor Yadu and the young ascetic Avadhūta ( who is believed to be Dattātreya, one of the incarnations of Viṣṇu).  $\dot{S}N$  is seen an attempt by the author to seek the divine blessings to be showered upon him for dispelling his ailment and to be bestowed with the  $j\bar{n}ana$ , bhakti and vairagya by Guruvāyūrappa.

The author, after explaining the aspects of *bhakti* in the preceding two *daśakas* (91 and 92) now speaks on the significance of the 24 preceptors in the 93<sup>rd</sup> *daśaka*. The creation covered by the veil of an all pervasive God's *māyāśakti* and in which the relatives and other material pleasures are considered as the two causes of the attachment of human beings. A person who is immersed on contemplating on you (Guruvāyūrappa) forever how can he be swayed away by the notions of Śāstras which prescribe the rules

encompassing the do's and dont's to be followed by him during the execution of the *vaidika* rites : (ŚN.93.1)

बन्धुस्नेहं विजह्यां तव हि करुणया त्वय्युपावेशितात्मा सर्वं त्यक्तवा चरेयं सकलमपि जगद्वीक्ष्य मायाविलासम्। नानात्वात् भ्रान्तिजन्यात् सति खलु गुणदोषावबोधे विधिर्वा व्यासेधो वा कथं तौ त्विय निहितमतेवीतिवैषम्यबुद्धेः॥

In the 2<sup>nd</sup> verse he appreciates the preciousness of human birth as it appears to be unique and distinct from among the other species in the scheme of creation as he is being equipped with knowledge.

Further he makes an assessment of human life. A person could become a friend for himself and a foe as well. He who strives for obtaining the lotus feet of the Lord chooses the former and acts otherwise would choose the latter:  $(\dot{S}N.93.2)$ 

क्षुत्तृष्णालोपमात्रे सततकृतिधयो जन्तवः सन्त्यनन्ता-स्तेभ्यो विज्ञानवत्वात् पुरुष इह वरस्तज्जनिर्दुर्लभैव। तत्राप्यात्माऽऽत्मनः स्यात् सुहृद्पि च रिपुर्यस्त्विय न्यस्तचेता-स्तापोच्छित्तेरुपायं स्मरित स हि सुहृत् स्वात्मवैरी ततोऽन्यः॥

That which teaches a person to get rid the shackles of *samsāra* (bondage) is his teacher. He lists out the twenty four principles representing the form of 24 preceptors teaching the *viveka* and *vairāgya* to be imbibed by the aspirant. In the following verses the author mentions the list of 24 preceptors which include the animate and inanimate ones. The 24 preceptors are given below –

1) the earth 2) air 3) sky 4) water 5) fire 6) sun 7) moon 8) kapota (pigeon )9) python 10) ocean 11) śalabha12) bhṛṅga 13) elephant 14) honeygatherer 15) deer 16) fish 17) piṅgalā (the courtesan) 18) kurara (the osprey) 19) child 20) maiden's bangle 21) arrow — smith 22) serpent 23) spider 24) wasp (peśakṛt).

The earth though maligned by persons of mischievious nature or subjected to activities such as digging, ploughing etc., by humans maintains forbearance. Fruits and other edible things are offered by it to those who cause harm. Rāmānujācārya (RA) succintly defines this quality in his text  $G\bar{\iota}t\bar{a}bh\bar{a}sya$  (GB) as, 'though a person is provoked does not show any antagonistic reaction on those who caused harm to him':

"......परनिमित्तपरपीडानुभवेऽपि परेषु तं प्रति चित्तविकाररहितः" (GB.XVI.3).

The air, while blowing carries sweet fragrance (when coming into contact with flowers etc.) and also the bad odour (due to contact with the polluted water etc.). It remains unaffected by either of them (fragrance and bad odour) and maintains non- attachment. Since the materialistic objects are beset with miseries and prolong the bondage of a person, RA advocates the need for developing the *vairāgya* (non - attachment) other than acquiring the knowledge of the *ātman*:

"..... आत्मव्यतिरिक्तेषु विषयेष्वपि दोषाकरत्वदर्शनजनितवैतृष्ण्येन च कथित्रत् गृह्यते ॥ (GB.VI.35)

The sky pervades everywhere (ex :  $ghat\bar{a}k\bar{a}sa$ ,  $math\bar{a}k\bar{a}sa$  etc.,). Despite the numerous Clouds, Stars, Sun, Moon etc. travelling on it, they do not cause any change in its nature of being all pervasiveness. Similarly the  $\bar{a}tman$  too, while undergoing many births transforming in different bodies remains unaffected by the different characteristics of the respective bodies. Forbearance, non- attachment, all pervasiveness and  $nirlepat\bar{a}$  (unsmearedness) are taught by the earth, air and sky respectively:  $(\dot{S}N.93.3)$ 

त्वत्कारुण्ये प्रवृत्ते क इव न हि गुरुर्लोकवृत्तेऽपि भूमन् सर्वाकान्तापि भूमिः न हि चलति ततस्सत्क्षमां शिक्षयेयम्। गृह्णीयामीश तत्तद्विषयपरिचयेप्यप्रसिक्तं समीराद् व्याप्तत्वञ्चात्मनो मे गगनगुरुवशाद्भातुनिर्लेपता च॥

The water teaches of its characteristics of purity, sanctity and sweetness. The commentator of  $B\bar{a}labodhin\bar{\iota}$  ( BB) on SN offers the interpretation for the word Sucih as पापदोषादिरहितः ( he who is untouched by

the defects of sins). RA expands the interpretation that a person's body is to be raised according to the rules stipulated in the  $\hat{Sastras}$ :

# शास्त्रविहितद्रव्यवर्धितकायः(GB.XII.16)

The individual attributes of many things being put on the blaze are not transformed to the latter though it consumes those objects. The fire, if engulfs an object appear in varied sizes depending on the latter's sizes. Similarly the ātman, during its transmigratory cycle from one birth to another birth in the devayoni (celestial race); manuṣyayoni (human race); mrgayoni (animal race) etc. is identified by its respective yonis even though its principal characteristics are not changed. The word doṣa appearing in the verse has been interpreted by BB as the sin caused by the consumption of food which is prohibited by the Śāstras, 'अमक्ष्यमक्षणादिजं पापम' which is echoed in the Chāndogyopaniṣad, "आहारशुद्धो सत्वशुद्धेः सत्वशुद्धो ध्रुवा स्मृतिः (VII.26).

The physical body undergoes the experience of increasing and decreasing features which not affect the  $\bar{a}tman$ . The  $candra\ mandala$  appears to be unmoved forever, while in the case of moon's kalas do not so. The indwelling  $\bar{a}tman$  in every creature though appears to be many due to its varied association of different species, it is one. The author describes this with the Sun analogy. The impression of the Sun seen on the sky may appear to be many on the pots filled with water. These teachings are given by the Moon and Sun respectively:  $(\acute{S}N.93.4)$ 

स्वच्छः स्यां पावनोऽहं मधुर उद्कवद्विवन्मा स्म गृह्णां सर्वान्नीनोऽपि दोषं तरुषु तिमव मां सर्वभूतेष्ववेयाम्। पुष्टिर्निष्टिः कलानां शिशन इव तनोर्नात्मनोऽस्तीति विद्यां तोयादिव्यस्तमार्ताण्डवद्पि च तनुष्वेकतां त्वत्प्रसादात्॥

Further the author describes the essential teachings which are to be learnt from the following persons. Kapota (dove), python, ocean, grasshopper (firefly) and beetle. The male and female pigeons intended to rescue their offsprings caught accidentally in the hunter's net, too perished after being caught in the same. According to *BB*, 'sneha' is the root cause of worldly miseries, " स्रोह: सन्तापहेतु:" being experienced by the jīvās during the

state of bondage. This view has been substantiated in the *Maitrī Upaniṣad* which says – " अन्तस्तृष्णा स्नेहः ....." (III.5; p.50)

The Rāmatīrtha commentary states clearly, "स्नेहः पुत्रदारादिषु ममत्वाभि-निवेशः". The python remains satisfied with its occasional prey which may sometimes be hardly enough to ward off its hunger. Next comes the ocean, which neither increases when scores of rivers converge nor decreases when its waters are vapourized after being sucked by the scorching Sun. This state of the ocean has been described in BB which advocates the equanimity should be maintained over the happiness and sorrow, "सुखदुःखयोः सममितः". RA in the GB explains that the Yogī remains unperturbed caused by the birth of a child etc. in the family nor gets shattered by the demise of it: (GB.VI.32)

...... पुत्रजन्मादिरूपं सुखं तन्मरणादिरूपं च दुःखम् असम्बन्धसाम्यात् समं यः पश्यति ......

A person being attracted towards the materialistic pleasures should not perish like a grasshopper whose life gets destroyed after falling into fire mistaking it for its species due to similarity in colour. The plight of firefly is akin to the sufferings of the  $j\bar{\imath}\nu\bar{a}tm\bar{a}$  which is caught in the  $samsar\bar{a}$  and undergoing many births. The commentator of the  $Maitr\bar{\imath}$   $Upani\bar{\imath}ad$  says:

यस्मादेवं तामसैराजसैश्च धर्मैरभिव्याप्तोऽयं भूतात्मा तस्मात् तद्वासनावासिततया पुनः पुनर्नानारूपाप्याप्नोति इति।

The author prays to the Gurupāvanapurādhīśa to bestow him with the quality of a beetle which takes only the nectar available in flowers. While doing so, the person needs to be conscious of not accumulating too much wealth. The beetle, being unaware of the consequences of its actions having been attracted towards the sweet fragrance of flowers keeps on drinking the nectar only to get caught inside the flower when the evening sets in (ŚN.93.5):

प्राप्तं प्राश्नन् सहेय क्षुधमिप शयुवत् सिन्धुवत् स्यामगाधः। मा पप्तं योषिदादौ शिखिनि शलभवद् भृङ्गवत् सारभागी भूयासं किन्तु तद्वद्धनचयनवशान्माऽहमीश प्रणेशम्॥

One should not perish after getting into the association of women which perpetuates the bondage like a male elephant falling into the pit, after being lured by the female one. Accumulating too much of wealth will result in its permanent loss besides causing destruction to the life just like the honey is carried away by the honey gatherer from the beehive after destroying them.

One's mind should not be driven away by the delusion like the life of the deer which was lost forgetting itself after being attracted to it by listening (an *Aśuna* type of deer of olden times which is believed to be extinct species now). The author advocates restraint by a person against overeating like the fishes, which after being attracted to the bait are carried away by the anglers. *BB* expands the definition of the word अत्यासज्जेय which restricts a person to have food by which one's (mostly for *mokṣa* aspirants) survival is ensured:

अति शब्देन जीवितधारणमात्रोपयोगिभोज्यवस्तुनि सक्तिः न दोषायेति गम्यते।

This idea is expressed in nutshell by RA as मिताहार ....... (GB.VI.17). When the desire of bringing the wealthiest people into her fold failed, the courtesan Piṅgalā abandoned her idea of leading the despicable way of life, surrendered her thoughts at the feet of the Lord and finally attained the mental serenity. While analysing the plight of the courtesan BB states that the root cause of miseries is the desires, the forsaking of which guarantees happiness: आशा दुःखहेतुः नैराश्यं सुखहेतुश्च।

*GB* too describes the plight of creatures as the one caught in the multiplicity of desires आशापाशश्रीवेद्धाः (*GB*.XVI.12). The Kurara bird achieves mental peace after it drops a piece of flesh for which other birds are vying with one another to grab it away from its mouth (*ŚN*.93.6):

मा बध्यासं तरुण्या गज इव वशया नार्जयेयं धनौघं हर्ताऽन्यासं हि माध्वी हर इव मृगवन्मा मुहं ग्राम्यगीतैः। नात्यासज्जेय भोज्ये झष इव बिडशे पिङ्गलावन्निराशः सुप्यां भर्तव्य योगात् कुरर इव विभो सामिषोऽन्यैर्न हन्यै॥

A child maintains a balanced state of mind by treating equally the disgrace and honour. It does not know the difference between these two and hence is seen happy forever, states BB:

# यथा मानापमानयोरभावात् अर्भकस्य सर्वदा सुखम् ।

RA describes that the mind of a Yogī is conquered and therefore not affected by these two ............. मानापमानयोः ........... (GB.VI.7). The jingling sound of the bangles in the hands of a woman causes only the cacaphony of gossips. She finds solace at the contemplation of the Lord after they are removed except one on each of her hand. The King was not noticed as he was passing by the arrow smith who got engaged in the activity of sharpening the tip of the arrows. BB makes an emphasis on the need of contemplating the paramātmā by the spiritual seeker, " भगवद्याने एव सदा भाव्यम् .......

This idea has been reflected in the BG as मय्यावेश्य मनो ये मां ...... (BG.XII.2).

A person after dropping the desire of living in the palatial house must learn to live wherever he wishes to live so like a serpent which makes its dwelling place in the burrows or holes made by the rodents.

Self –restraint, shedding the desire for amassing wealth, protecting oneslf from the veil of  $m\bar{a}y\bar{a}$ , maintaining restraint on palatable desire, shunning the desire to earn money through illegitimate means, the distribution of wealth in charity – all these, the author says that he learnt from the illustrations of the male elephant, honey gatherer, Aśuna deer, fish, the courtesan and Kurara bird respectively mentioned in the  $6^{th}$  verse quoted above. Similarly the lessons learnt from the other species are - maintaing equanimity, avoiding the unwanted gossips but excercising contemplation on

lord, practising the sheer concentration and the developing the spirit of leading a simple life from the child, maiden, arrow smith and a serpent respectively ( $\dot{S}N.93.7$ ):

वर्तेय त्यक्तमानः सुखमित शिशुविन्नस्सहायश्चरेयं कन्याया एकशेषो वलय इव विभो वर्जितान्योन्यघोषः। त्विचत्तो नावबुद्धौ परिमषुकृदिव क्ष्माभृदायानघोषं गेहेष्वन्यप्रणीतेष्वहिरिव निवसान्युन्दुरोर्मन्दिरेषु॥

The cobweb which is generated from the mouth of a spider playing sports for some time and withdraws it within itself. BB describes Gurupāvanapurādhīśa as the sole proprietor of the three worlds viz., creation, sustenance and destruction:

जगतः सृष्टिस्थितिसंहारकारकः भगवान् श्रीकृष्ण एव।

This unfathomable creation is indeed a sport for the *paramātmā* states the *Śrībhāṣyā's* invocation verse - अखिलभुवनजन्मस्थेमभङ्गादिलीले ......... Similar idea has been expressed in Śaṅkarācāryā's commentary on *Muṇ ḍakopaniṣad* thus — " यथोर्णनाभिः सृजते गृह्णते च ----- ऊर्णनाभिः --- स्वयमेव सृजते स्वश्ररीराव्यतिरिक्तानेव तन्तून्बिहः प्रसारयित पुनस्तानेव गृह्णाति स्वात्मभावमेवाऽऽपाद्यित (I.1.17). The wasp after staying sometime in the hole of a bee by means of constant contemplation on it, would so become that itself. Creation, sustenance, destruction by the lord of the worlds and the sustained contemplation on the lord by a person helps him gain the *īśvarabhāva* as expressed in the *Bhagavadgītā* (VIII.6) - are the lessons learnt from the spider and wasp respectively.

### **Conclusion**

There were many poets who spread the spirit of  $Bhaktibh\bar{a}va$  across the country through their devotion – soaked hymns. Jayadeva, Līlāśuka are a few among those who lived before Nārāyaṇabhāṭṭatiri (CE 1560 – 1646). Had these saints not been there bhakti would not have been permeated into the minds of people. Through the medium of bhakti which reflects on their

monumental works they set right the social order and ensured the continuity of moral values in the society.

## **Bibliography**

### i) Primary Sources-

Śrīmannārāyaṇīyam, with the Commentary Bālabodhinī, Ed. N. Veezhinathan, 2019, Chennai.

### ii) Secondary Sources -

Daśopaniṣad - Chāndogyopaniṣad. Vol.2, pt.1, with the Commentary of Śrī Upaniṣad Braḥmayogin, Adyar Library and Research Centre, Chennai, 1996.

Gītābhāṣyam, with Eng.Tr. by Swami Adidevananda, Śrī Ramakrishna Math, Chennai.

*Maitrāyaṇīya Upaniṣad*,with the Commentary of Rāmatīrtha, Asiatic Society of Bengal, Calcutta, 1935.

Muṇḍakopaniṣad with Śaṅkarācārya's Commentary, Anandashrama Sanskrit Series, 1918.

 $\acute{S}r\bar{\imath}bh\bar{a}$ şya, Vol 1. With the Commentary  $\acute{S}r\bar{\imath}bh\bar{a}$ şyabh $\bar{a}$ vacandrik $\bar{a}$ , Nrusimhapriya trust, Chennai, May 2000.

# Shared Discourses between the Mathematical and *Bhakti* Traditions in Medieval Kerala

# Priyamvada Nambrath

PhD Candidate, University of Pennsylvania pnamb@sas.upenn.edu

I Introduction Since this paper explores the connections between the *Nārāyaṇīyam* and the Kerala School of Mathematics, it may be helpful to begin with a brief introductory sketch of Kerala's mathematical tradition. The Kerala school of mathematics is generally considered to have been active from around the 13<sup>th</sup> century until the late 18<sup>th</sup> century. However, this tradition is far more ancient, as astronomical works are known to have been composed in Kerala as early as the 7<sup>th</sup> century. Although tightly linked to the Aryabhatan tradition that was prevalent in much of the Indian subcontinent<sup>2</sup>, continuous reform and innovation saw the rise of the unique Kerala school, whose mathematicians produced several original mathematical and astronomical works in classical Sanskrit, vernacular Malayalam and the hybrid language of Maṇipravālam, and some of these

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haridatta developed the *parahita* system of astronomical computation, which was an improvement on Aryabhata's techniques, and presented them in his *Grahacāranibandhana* and *Mahācāranibandhana* in the late 7<sup>th</sup> century. The first of these is still available, while the second only survives in references. The Candravākyas of Vararuci, generally considered the founder of astronomy in Kerala, are ascribed even earlier to the 4<sup>th</sup> century based on certain embedded chronograms. K. V. Sarma, "A History of the Kerala School of Hindu Astronomy," (Hoshiarpur: V.V.R.I. Press, 1972), 43-44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kaye (1920) notes that "At the present time there are three schools of astronomers: (i) The Saurapaksha, (ii) the Arya-paksha, (iii) the Brahma-paksha; and these only differ in matters of detail. For example, a distinctive feature is the length of the year employed. These are: (i) Saura-paksha year 365d 6h 12m 36.56s. (ii) Arya-paksha year 365d 6h 12m 30s. (iii) Brahma-paksha year 365d 6h 12m 30.915s. (75)

mathematical works have remained popular until fairly recent times. The Kerala school is unique in the context of Indian mathematics because of several startling results that it produced on topics related to calculus and infinite series that predate similar developments in European mathematics by well over a century.<sup>1</sup>

Even a summary of the Kerala school's canonical works is beyond the scope of this presentation, but a few treatises of interest may be mentioned here merely as an indication of their scope and variety. These include Parameśvara's *Drgganita* (composed in Sanskrit in 1430 CE) which introduced computations involving revised parameters based on over five decades of recorded observational astronomical data, Nīlakantha Somayāji's comprehensive *Tantrasangraha* (a Sanskrit text of 1500 CE) which revised Aryabhata's model for the planets Mercury and Venus as part of a comprehensive presentation of astronomy, the *Tantrasangraha*'s remarkable Malayalam commentary, the Gaṇita-Yuktibhāṣā, written by Jyesthadeva sometime in the late 16th century which presented the fundamental principles of calculus for the very first time, the anonymous Drkkarana, a treatise on astronomical computations written in Manipravāļam (sometimes attributed to Jyesthadeva as it was composed in 1603), the pre-1593 Sphutanirṇaya, a Sanskrit astronomical text on computing true planetary positions by the versatile Acyuta Piṣāroṭi, and the Karaṇapaddhati of Putumana Somayāji (composed in Sanskrit in 1732) that describes the composition of karana texts. The composition of the voluminous *Gaṇita-Yuktibhāṣā* stands out as a rather unusual occurrence in the context of Indian mathematics as its detailed and original explication

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A detailed introduction to the Kerala school of mathematics is available in Kim Plofker, *Mathematics in India* (Princeton: Princeton University Press, 2009), 217-54. For more exhaustive treatment, see George Gheverghese Joseph, *A Passage to Infinity: Medieval Indian Mathematics from Kerala and Its Impact* (Delhi: SAGE, 2009).

of mathematical rationales was composed in the vernacular; along with other mathematical works in Malayalam, it also reflects the sweeping linguistic changes occurring in the region at the time of its composition that brought Malayalam to the status of an independent literary language in its own right, and indicates the widening interest in the study of mathematics and astronomy in medieval Kerala society. This was the environment in which Bhaṭṭatiri's formative educational development would have taken place in the late 16<sup>th</sup> century.

ISSN: 2454 - 2547

II Narayana Bhattatiri and his literary works The scholars working within the Kerala mathematical tradition frequently wrote on much more than mathematics and astronomy; many of them were equally proficient in astrology and authored a variety of works on various aspects of this allied discipline. Several mathematicians also straddled diverse intellectual fields: as representative examples across the centuries, it might be mentioned that Keralācārya, a royal minister of the 12th century, authored works on jyotiṣa, āyurveda and tantra, the astrologer Vidyamādhava of around the same period also wrote a fine commentary on the Sanskrit mahākāvya, Kirāṭārjunīya, the astronomer Kumāra Gaṇaka of the 14th-15th century wrote a manual on statecraft, the 16th century Sankara of Mahiṣamaṅgalam wrote prolifically on mathematics, astronomy, astrology and grammar in both Sanskrit and Malayalam, and Acyuta Piṣāraṭi of the 16<sup>th</sup>- 17<sup>th</sup> century was a polymath who composed works in astronomy, astrology, poetics, grammar and medicine. Even more significantly for our purposes, Acyuta Piṣāraṭi was the teacher of the renowned poet and grammarian, Melpattūr Nārāyaṇa Bhaṭṭatiri, who is perhaps the most well-known among all of these above-mentioned names in the popular consciousness, on the strength of his highly popular Nārāyaṇīyam.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An account of the writers mentioned here and their works is available in Sarma (1972).

Bhaṭṭatiri (circa 1560–1646) was a key and influential member in the lineage of this Kerala school. According to traditional accounts, although he was a gifted student of Acyuta Piṣāraṭi, Bhaṭṭatiri chose to focus on poetry rather than mathematics. The Nārāyaṇīyam that he then composed continues to be read even today by devotees, who connect to the outpouring of devotional fervor that the poet learned to express by training under a mathematician. However, Bhaṭṭatiri also managed to include some characteristic mathematical phrases into his poem, perhaps in tribute to his teacher; and these chronograms have been so skillfully constructed as to be almost invisible. The closing verse of the last canto reads:

अज्ञात्वा ते महत्वं यदिह नगदितं विश्वनाथ क्षमेथाः स्तोत्रं चैतत्सहस्रोत्तरमधिकतरं त्वत्प्रसादाय भूयात् । द्वेधा नारायणीयं श्रुतिषु च जनुषा स्तुत्यतावर्णनेन स्फीतं लीलावतारैरिदमिह कुरुतामायुरारोग्यसौख्यम् ।। 100.11 ।।

Here it is traditionally accepted that the final phrase 'āyurārogyasaukhyam' encodes in the *kaṭapayādi* notation, the date of completion of the *Nārāyaṇīyam*'s composition, which translates to the 28<sup>th</sup> day of Vṛiscikam, of the year 763 of the Malabar era, or November 27, 1586.

In his highly significant grammatical work, the *Prakriyāsarvasvam*, Bhaṭṭatiri notes that he was taught by a series of experts in different fields – his own father, Mātṛdatta, initially taught him the Veda and Mīmāṃsā philosophy, and he further learned the Veda from Mādhavācārya, logic from Dāmodarācārya, and grammar from Acyuta Piṣāraṭi. This account gives us some insight into the kind of multidisciplinary education that seems to have been not uncommon in this period. Besides his own scholarly contributions to grammatical and *bhakti* 

literature, Bhaṭṭatiri also composed works on *mīmāṃsā* and wrote panegyrical poems in honor of various royal patrons, and several of his disciples later became accomplished literary authors in their own right. The example of Bhaṭṭatiri and the scholars cited earlier thus illustrates a close interaction and merging of the sciences and the humanities, making it possible that the kind of dichotomy that typically exists in modern education between these two streams of scholarship was not as pronounced in the pre-modern period in India.

With such porous borders separating fields of study, the possibility of the crossover of ideas from mathematics and astronomy into literature and vice versa becomes quite likely, and an examination of the relevant literature does reveal several instances of such harmonizing tendencies. This is especially evident in the *Nārāyaṇīyam* of Bhaṭṭatiri which is often seen these days simply as a work of devotional religious literature. But as Davis argues, while bhakti texts often do serve to mediate worship and ritual, they are by no means constrained to this sphere of activity alone; in a broader sense, bhakti combines with dharma to center and prioritize the ethical conduct of the householder's life well beyond the requirements of religion purely in terms of worship. Even within the circumscribed context of religion, scholars often tend to think in terms of accepted and settled tradition, but as Shulman has pointed out, "historically, an important impulse toward dissent was, in fact, the urge to break out of the paradox and realize the vision implicit in Brahminical values." Thus, the bhakti philosophy evokes a perspective grounded in practice that accommodates change and evolution in place of static, eternal truths. Particularly in the practice of religion and ethical living, bhakti can encourage the exercising by individuals of principled choice that is in conformity with reason, rather than following the mandates of authority

and tradition. In the next section, I highlight this point of view by using two examples drawn from the *Nārāyaṇīyam*, to show that Bhaṭṭatiri weaves in the scientific principles of observation and reasoning to develop the emotion of bhakti in his narrative thread centered around the figure of Śrī Krsna as Godhead.

III. The Object of Worship and the Recognition of Truth in Bhaṭṭatiri's Nārāyaṇīyam Over the course of its one hundred cantos, the Nārāyaṇīyam describes the numerous incarnations of Lord Viṣṇu, but its narrative focus especially lingers over the life and actions of Śrī Kṛṣṇa, starting with the miraculous events of his birth and boyhood. As part of the bhakti corpus, the Nārāyaṇīyam also foregrounded a new form of religious practice that departed from the traditional Vedic formula of the sacrificial ritual where the primary deity was often Indra, the king of the gods. In the sixty-second canto, Bhaṭṭatiri describes Śrī Kṛṣṇa, a young boy of around eight or nine years, arguing vehemently with his father and other senior members of the cowherd community about the utter meaninglessness of offering worship to Indra, to ask for the blessing of rain. Verse 3 of this canto is as follows:

इति श्रुत्वा वाचं पितुरिय भवानाह सरसं धिगेतन्नोसत्यं मघवजनिता वृष्टिरिति यत् । अदृष्टं जीवानां सृजित खलु वृष्टिं समुचितां महारण्ये वृक्षाः किमिव बलिमिन्द्राय ददते ।। 62.3 ।।

Here, Kṛṣṇa states that rain is nothing but the result of *adṛṣṭa*, a term that I loosely translate here to mean a deterministic and even mechanistic process, and then he asks by way of analogy if the forest trees worship Indra, since they are so blessed with plentiful rain. Kṛṣṇa argues that if any entity is to be worshipped by the cowherds, it ought to be the mountain

ISSN: 2454 - 2547

Govardhana which provides grass and water for their cows, and forest produce and firewood for their people.

Still tender in years, he is already questioning and rebellious, and seeking to overturn the established order. The reader knows that over the centuries, Śrī Kṛṣṇa is folded into tradition, and indeed enthroned as the supreme authority, but this same devotional tradition still remembers and honors him as someone who did transform the existing order for something new. In the traditional story, Indra unleashes his anger through thunder and rainstorms, however, it is Kṛṣṇa who ultimately prevails. This rupture of the old system of worship, although brought on by rational thought and constitutive of progress, had once been feared and resisted by the cowherd community; but its memory is now absorbed into tradition and preserved in the devotional corpus as a heroic and celebratory act. Here, tradition does not imply the maintenance of an unchanging practice; its participants are empowered to question, reason, revise and reform its parameters within a framework that involves the participation of authority (in this case, Kṛṣṇa's father and other senior cowherds), the exercise of reasoned debate, and the presentation of proof. Nor is the old belief system that is being sought to be replaced necessarily untrue, as the story attests to an angry Indra very capable of releasing cataclysmic downpours of rain. I will return to these issues and their implications in the next section of this paper, and turn now to a second example.

This occurs in the sixty-first canto where the cowherd boys, lost and hungry in the woods, approach the brāhmaṇa performers of a Vedic sacrifice with a request for food. Rebuffed and saddened, the boys return to Kṛṣṇa, who instructs them to approach the wives of the brāhmaṇas instead, since these women have always been affectionate and devoted towards him. It is these women, through their selflessness and

generosity towards Kṛṣṇa and his cowherd friends, who unconsciously prompt the brāḥmaṇa ritualists to introspect on their own practice and spiritual growth, and to eventually recognize and accept the merits of the path of *bhakti* that their women so effortlessly demonstrated in their recognition of Kṛṣṇa as worthy of their adoration and worship. This is reinforced in the final verse of the canto:

निरूप्य दोषं निजमङ्गनाजने विलोक्य भक्तिं च पुनर्विचारिभिः । प्रबुद्धतत्त्वैस्त्वमभिष्टुतो द्विजैर्मरुत्पुराधिश निरुन्धि मे गदान् ।। 61.10 ।।

Here the challenge that is posed to authority does not manifest as a clash of competing ideologies; the devotion of the women is simply an alternate practice that has an unquestioned right to exist in a pluralist tradition. Within a pluralist framework, the exercise of any practice occurs in conversation with other existent practices, so that the process of self-inquiry, observation, evaluation and reform remains ongoing and internally driven. When the Vedic ritualists recognize the transformative power of devotion to Śrī Kṛṣṇa, their acceptance of the *bhakti* path might entirely replace their ritual practice, or it may coexist alongside it: it is interesting that Bhaṭṭatiri's narrative account does not specify which of these two eventually happens, because either outcome is unimportant in a truly pluralist tradition. What is important is the process of remaining constantly aware, the capacity to analyze, and the will to reform and transform to continue to derive meaning in a constantly changing world.

IV. Relation to the themes of resistance, innovation and tradition Returning now to the mathematical tradition of Kerala, it is reasonably evident from the frequency and contents of the works produced in the medieval period that the Kerala mathematical tradition was constantly evolving. This was not merely in terms of methodological concepts, frameworks and procedures; even the language of the texts themselves

varied, for reasons that are still not entirely clear, between Sanskrit, Malayalam and Manipravalam. Driving this process of change, it is not uncommon to see writers and commentators stress the need to continually reevaluate accepted mathematical models and parameters for accuracy and continued relevance, and to modify or replace these constructs whenever they are found to be inaccurate and out of date. Such reform and replacement in no way implies that the old model was always inaccurate; rather, a once accepted framework is generally recognized as having been accurate and useful at a certain point in space-time. This results in a pluralist approach, where multiple approaches to problem-solving harmoniously co-exist. However, there is a disciplinary understanding, very much as in modern science, that guiding principles must be constantly updated in the light of new knowledge and changing conditions in the world, so that mathematical results continue to remain accurate and applicable in the field of practice.

As a member of the lineage of the Kerala school, Bhaṭṭatiri would have been acquainted with this empiricist philosophical outlook and sympathetic to it. So it is perhaps natural that similar principles are recognized and reflected in the context of religious and epic narrative. Resistance against the king of the gods, even when based on reason and righteousness, would have been a risky and forbidding enterprise; it is tempting to view this act as combative or even, from a modern perspective, empowering. However, in Bhaṭṭatiri's narration, Indra is not treated with denigration or scorn after being defeated by Kṛṣṇa. Although chastened and made aware of Kṛṣṇa's power, Indra still remains the supreme god of the Vedic sacrifice. *Bhakti* opens up as a powerful new method of spiritual practice that promises a direct connection with a personal deity. However, the ritualistic path still remains open and

available for those who seek it. Further, the orthodox brāhmaṇas who are habitually engaged in the performance of Vedic sacrifice recognize the limitations of their traditional ritualist approach and accept this new mode of devotional practice. This acceptance is not precipitated through force, threats, or even ignorance, but follows from their own observations, analysis and gradual conviction. Further, truth can appear in various forms; in the two examples cited here, the messenger of truth is a child in the first instance and a group of women in the second, suggesting that it is not merely the elite, educated class that has a monopoly on truth. This approach finds echoes with the work of mathematician-astronomers who argue for the updating of older, antiquated methods, but still preserve the earlier strata of knowledge and the associated older texts, as historical disciplinary approaches that sought to realize the same vision, and whose insights can still provide guidance. Such an attitude reflects a keen interest in innovation while maintaining a respect for earlier practice, and resists a mindless and total conformity to tradition.

V. Impact on mathematical work of the Kerala tradition Within the school of Kerala mathematics, a slavish adherence to tradition would have made it quite difficult to break out of the standard methods of doing mathematics and to embark on developing revolutionary new techniques. Innovation was privileged, but there was still tremendous value in being identified or allied with a tradition. Cultural equivalences in religious and philosophical texts that highlighted similar approaches would have harmonized innovative mathematical developments with earlier practice, and may have reinforced the sense that these newly developed computational techniques were indeed allied with tradition. The work of these mathematicians could potentially be compared with the actions of the boy Kṛṣṇa arguing for the worship of Govardhana; in their own

respective spheres of action, both appealed to the intellect to present reasoned arguments to transform an established practice and to argue for a better way of doing things.

This similarity of approach grounded the inquiry into new mathematical methods, but in the field of religious practice, the appeal to reason had even more far-reaching consequences, by securing acceptance for innovative forms of worship and the enactment of dharmic living, as exemplified by the *bhakti* movement. Here, the initial appeal to reason and logic had the unprecedented effect of allowing devotees to tap into previously unexplored depths of emotion and feeling, to establish a personal and intimate connection with suprarational and the divine.

### **BIBLIOGRAPHY**

- Davis, Donald R. "Hinduism as a Legal Tradition." *Journal of the American Academy of Religion* 75, no. 2 (2007): 241–67.
- Divakaran, P. P., The Mathematics of India: Concepts, Methods, Connections. Singapore: Springer, 2018.
- Joseph, George Gheverghese. A Passage to Infinity: Medieval Indian Mathematics from Kerala and Its Impact Delhi: SAGE, 2009.
- Kaye, George Rusby, A Guide to the Old Observatories at Delhi, Jaipur, Ujjain, Benares. Calcutta: Superintendent Government Printing, India, 1920.
- Nārāyaṇabhaṭṭapāda., Va. A Rāmasvāmiśāstrī, Ke Sāmbaśivaśāstri, and Pāṇini.

  \*\*Prakriyāsarvasvam.\*\* Anantaśayane: Rājakīyamudraṇayantrālaye tadadhyakṣeṇa, 1931.
- Nārāyaṇabhaṭṭapāda, and Ram Varma Thampuran. *Narayaneeyam.* Cochin: Rama Varma Thampuran, 1978.
- Nārāyaṇabhaṭṭapāda. Narayaneeyam (The Gospel of Guruvayur) of Sri Meppathur Narayana Bhattathiripad: A Masterly Classical Version of Srimad Bhagavatham. Third edition. Palghat: Educational Supplies Depot, 1975.
- Panikkar, K.Madhava. A History of Kerala, 1498–1801. Annamalainagar: Annamalai University. 1959.
- Plofker, Kim. Mathematics in India. Princeton: Princeton University Press, 2009.
- Pollock, Sheldon. "The Death of Sanskrit." Comparative Studies in Society and History 43, no. 2 (2001): 392–426.
- Sarma, K. V. A History of the Kerala School of Hindu Astronomy (in Perspective). [First edition]. Hoshiarpur: Vishveshvaranand Institute, 1972.
- Shulman, David. "The Enemy Within: Idealism and Dissent in South Indian Hinduism"
  In Orthodoxy, Heterodoxy and Dissent in India edited by S. N. Eisenstadt, D. Shulman and R. Kahane, 11-56. Berlin, Boston: De Gruyter, 1984.

# *Sṛṣṭi* in Nārāyaṇīyam

Mrs R Ramya Bhatt,

Ph.d Research Scholor, Ph no 9445522319

### Introduction to Author and the work:

The *Nārāyaṇīyam* is a popular poetical(*kavya*) styled devotional hymn, written by *Meppathur Nārāyana Bhaṭṭatiri* (1560-1666 AD) hailing from Kerala. His father was Matridatta from whom he studied Śastras; he learnt Vedas from one Madhavacharya and Nyāya from Damodarārya. His works include *Apāninīya –pramāṇa*, *Prakriyā-sarvasva*, *Dhātu-kavya*, *Māna-meyodaya*,the *Nārāyaṇīyam* and many others. He wrote *Nārāyaṇīyam* which cured him of his ailment from which he was suffering .His theme deals with life of Śrī *Kṛṣṇa* as described in the Śrīmad Bhāgavata. The work is an epitome of *Bhāgavata Purāṇa consisting of 1036 verses dealing with Lord's primary incarnations and his manifold excellence.* 

In the *Bhagavad Gītā*, the Lord says that the seven Rṣis and four Manus were born out of his mind and subsequently all the creatures came into the world. They are all the personifications of cosmic reality and grades of evolution . These seven Rṣis can be considered as seven levels of consciousness (BG.10.6):

महर्षयः सप्त पूर्वे चत्वारो मनवस्तथा । मद्भावा मानसा जाता येषां लोक इमाः प्रजाः ॥

The *Nārāyaṇīyam* in the first *daśaka* talks about Sage *Vyasa* who says that the Lord is made up of *Sattva* without any mixture of *Rajas* and *Tamas*; He is pure (1.3.ab):

सत्त्वं यत्तत् पराभ्यामपरिकलनतो निर्मलं तेन तावत् । भूतैर्भूतेन्द्रियैस्ते वपुरिति बहुशः श्रूयते व्यासवाक्यम् ॥ This pure absolute supreme being in the form of Lord Kṛṣṇa has been extolled by Bhaṭṭattiri in the *Nārāyaṇīyam*. In the process , he also explains the *sṛṣṭi*(creation) of the world which his manifestation on the lives of Śrīmad Bhāgavatam.

### The cosmic creation and evolution of the Universe:

The fifth Daśaka of the *Nārāyaṇīyam* gives various details about the creation and evolution of the universe. In the beginning nothing was existent neither gross(व्यक्तम्) or nor subtle (अव्यक्तम्) .The *sattvam* (सत्त्वम् ) , *rajaḥ* (रजः), *tamaḥ* (तमः) - these three *guṇas* are born out of *Prakṛti* (*BG*.5)¹. *Māyā* the cosmic power of creation was neutralized by the three Guṇas into equilibrium in the beginning (5.1.ab):

व्यक्ताव्यक्तमिदं न किञ्चिद्भवत् प्राक्पाकृत प्रक्षये । मायायां गुणसाम्यरुद्धविकृतौ त्वय्यागतायां लयम् ॥

Parīkṣit asks in the *Srimad Bhāgavata Purāṇa* about how the lord accomplished creating this Universe with the power of *māyā*, how He will protect it , how He will dissolve it , how He would manifest himself in to many? and what are his acts? (Bh.P.II.4 .6-7)<sup>2</sup> ,

Bhaṭṭatiri answers all these briefly thus - at the time of creation, Lord activates  $M\bar{a}y\bar{a}$  by a glance and manifests Prakṛti (power) while He himself remains pure without being affected by this Prakṛti, an non-existent entity. From  $M\bar{a}y\bar{a}$ , Kāla (कालं), Jiva's Karma (कर्म), and  $Svabh\bar{a}va$  (स्वभाव) get evolved and help in the manifestation of the universe :(5.3.cd):

<sup>1</sup> सत्त्वं रजस्तम इति गुणाः प्रकृतिसंभवाः।

भूय एव विवित्सामि भगवानात्ममायया। यथेदं सृजते विश्वं दुर्विभाव्यमधीश्वरैः॥ यथा गोपायित विभुर्यथा संयच्छते पुनः। यां यां शक्तिमुपाश्रित्य पुरुशक्तिः पुरः पुमान्॥

मायातः खलु कालशक्तिरखिलाइष्टं स्वभावोऽपि च । प्रादुर्भूय गुणान् विकास्य विद्धुस्तस्याः सहायिकयाम् ॥

That  $M\bar{a}y\bar{a}$ , the cosmic power manifested even as it is described in Bhāgavata Purāṇa (II.5.21-22)<sup>1</sup>

i. Time is capable of disturbing the equilibrium of three *guṇas-*Sattva, Rajas and

Tamas;

- ii. Svabhāva is capable of categorizing the evolution; and
- iii. Karma can influence the Mahattattva.

The *Nārāyaṇīyam* explains evolution as follows: *Ahaṅkāra* i.e 'I' is evolved due to *Tamo guṇa* .This *ahaṅkāra* gets divided in to three forms – *Vaikarika* , *Taijasa* and *Tāmasa* .This *Vaikarika* is the *Sattva* aspect of *ahaṅkāra* ; it generates deities presiding over ten organs (*indriyas*) , four modes as mind (*manas*), intellect (*buddhi*), ego sense (*ahamkāra*) and mind (*chitta*)(5.4d):

# माया सा खलु बुद्धितत्व मसृजद्योऽसौ महानुच्यते॥

Taijasa, the Rājasa aspect produced organs and Paňca Bhutās (5.6-7) <sup>2</sup>

The fourteen spheres are described as the cosmic body of the supreme Being even as described by the *Bhāgavata Purāṇa*. Brahmā

\_

कालं कर्म स्वभावं च मायेशो मायया स्वया।
आत्मन् यद्च्छया प्राप्तं विबुभूषुरुपाददे॥

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> सोऽहं च त्रिगुणकरमाित्तविधतामासाद्य वैकारिको भूयस्तैजसतामसाविति भवन्नाद्येन सत्त्वात्मना। देवािनिन्द्रयमािननोऽकृत दिशावातार्कपाश्यश्वनो बह्वीन्द्राच्युतिमित्रकान् विधुविधिश्रीरुद्रशारीर्कान्॥

127

according to his desire or will, creates hierarchy of creation (Daśaka.5.9-10)¹. These fourteen spheres constitute  $P\bar{a}t\bar{a}la$  the lower surface of Lord's feet ,  $Ras\bar{a}tala$  the upper surface , $M\bar{a}h\bar{a}tala$  ,  $Tal\bar{a}tala$  , Sutala , Vitala , Atala, Bhuloka ,  $Brahm\bar{a}loka$  , Svarloka , Maharloka , Janaloka, Tapoloka and Satyaloka. Personification of creation aspects is discussed further as when the 'I sense' was formed in the Vir $\bar{a}t$  , Rudra with his power of will-to-do took place ; then all ego centred work took place .

The sixth Daśakam sings the glory of Lord *Nārāyaṇa* as the form of cosmos which constitute different *Lokas*, Rudra, Viṣṇu, Prajāpatis, *Rṣis, Vedas*, leaders of Gandharvas, Vidyādharas, Cāraṇas, Yakṣas, Rākṣasas, snakes and serpents, Asuras, Siddhas, Dānavas, all creatures and living beings etc, which are all subject to *karma*. Brahmā under the influence of *Rajas* and *Māyā*, transforms himself in to multi-level creations. The *Bhāgavata Purāṇa* (II. 7.41-45) talks of Lord's manifestation in detail as *Virāṭ Puruṣa*.

The Lord commands Brahmā to create and the time scale of creation is detailed in the eighth Daśaka. After every *Brāhma pralaya* (total dissolution) new cycle of creation begins .The *Bhāgavata Purāṇa* (III.10.4-5) talks about the concept and types of *pralaya*. Time computation plays an important role in the concepts of *Sarga* and *Visarga* such as

पते भूतगणा स्तथेन्द्रियगणा देवाश्च जाता पृथङ्-नो शेकु भूंवनाण्ड-निर्मितिविधौ देवैरमीभि-स्तदा। त्वं नानाविध-सूक्तिभिर्नुतगुणस्तत्त्वान्यभून्याविशं-श्रेष्टाशक्ति -मुदीर्य तानि घटयन् हैरण्यमण्डं व्यधाः॥ अण्डं तत् खलु पूर्वसृष्टसलिलेऽतिष्ठत् सहस्रं समाः निर्भिन्द न्नकृथाश्चतुर्दश-जगद्भूपं विराडाह्वयम्। साहस्रैः करपादमूर्धनिवहै निर्श्शेषजीवात्मको निर्भातोऽसि मरुत्युराधिप स मां त्रायस्व सर्वामयात्॥

Chaturyugas, Manvantaras, Kalpas which are briefly explained. This has also been stated clearly and succinctly by Bhattadri in his *Nārāyaṇīyam* 

The Lord says that in created things He is the beginning and end and also the middle. He is the science of self in *Bhagavad Gītā*:

सर्गाणामादिरन्तश्च मध्यं चैवाहमर्जुन।

अध्यात्मविद्या विद्यानां वादः प्रवद्तामहम्॥

### Conclusion:

Following ancient Indian texts by seers and sages , Nārāyana Bhaṭṭatiri has clearly explained the origin of *Sṛṣṭi* and *Pralaya*. Attempts are made by various scholors to understand and unravel these facts related to cosmogony and cosmology. We are deeply indebted to Bhaṭṭatiri for recording theses facts in pithy statements.

# Bibliography

Sri Narayaneeyam by Anantharama Dikshitar Bhagavata Puranam by Motilal Banarsidass Srimad Bhagavad Gita by Ramakrishna Math

# CONCEPT OF BHAKTIRASA IN NĀRĀYANĪYA

### SANGEETHA L

(RESEARCH SCHOLAR)

SRĪ SANKARACĀRYA UNIVERSITY OF SANSKRIT, KALADY, ERNAKULAM (KERALA)

Ph no :6235480756

Nārāyanīya by Melputtūr Nārāyana Bhattatiripad is one of the few compositions that had the greatest impact on the growth of the Bhakti movement in Kerala. It is an abridged version of Bhāgavata stands at the forefront of Sanskrit literature for its poetic beauty and devotional approach. Nārāyanīya also draws attention from philosophical perspective as it contains the essence of Vedas, Upanisads, Bhagavad Gīta etc. Nature of Virāt, Birth of Hiranyagrabha, creation of the world, various incarnations of Nārāyana, portrayal of ideal devotees like Prahlādā, destruction of wicked people like Tataka, Krishna's raising of Govardhana mountain, Nature of Bhakti, salvation through Bhakti etc. are beautifully and well expressed in Nārāyanīya. Being a theistic philosopher,Melputtur considers Bhakti as the best means of attaining God. He himself realizes that taking refuge at the foots of the Lord is the best for one who is mired in the sorrows of this universe<sup>1</sup>.Purity of mind can only be achieved through devotion and nothing else is easily achieved and hence the he prays to God to give increased devotion with complete karmic dedication <sup>2</sup>. The importance of devotion and unblemished self-surrender to God is manifested here.

Nārāyanīya is not just a devotional work but it is the right reflection of the author's own personal experiences for himself what godliness is, and manifests the devotion formed through his experience as rasa. It is Madhusūdana Sarasvatī who provided a precise definition of rasa in his work Bhaktirasāyana.

" विभावैरनुभावैश्च व्यभिचारिभिरप्युत स्थायीभावः सुखत्वेन व्यज्यमानो रसः स्मृतः।।<sup>3</sup>"

ISSN: 2454 - 2547

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nārayanīyam 91/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid 94/6

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Madhusudana Sarasvatī, Bhaktirasāyana III. 2

The Sthayibhava, which is fed by vibhāva, anubhāva, and vyabhicāribhāva manifests itself as Rasa. It is Rupa Goswami who gives a clear definition of what Bhaktirasa is. He says in his work Bhakti Rasāmrta Sindhu as:

"विभावैरनुभावैश्च सात्विकैर्व्यभिचारिभि:। स्वाध्यत्वं हृदि भक्तानामानीता श्रवणादिभि:। एषा कृष्णरित: स्थायीभावो भक्तिरसो भवेत् 111

When the Sthāyībhāva or rati for Krsna is mixed with Vibhāva, Aanubhāva, Sāthvikabhāva, and Vyabhicaribhāva and produces an amazing taste in the hearts of devotees by hearing and other means, it is known as Bhaktirasa. Therefore Bhaktirasa is the ultimate bliss experienced by a devotee when he hear or read or any means the greatness of God then the devotee surrender his body, mind, soul and everything towards the God and immerses himself in God's service.

Bhakti was not recognized as a rasa in ancient times. Bharathamuni in Nātya Sastra does not consider or deny bhakti as bhava or rasa. Later Bhakti was accepted as the tenth rasa under the name of Preyas by Rudrata but scholars did not accept bhakti as a rasa at that time. Abhinavagupta embodies Bhakti in Sānta Rasa in his work Abhinavabhāratī. After that Panditraja Jagannātha who recognises Bhakti as a separate Rasa. But Jagannatha also refrained from accepting bhakti as a rasa as his Ancestors like Bharata Muni did not accept bhakti as a rasa. Bhakti as a rasa was first cleverly established by Rūpa Gosvāmi. According to him Bhakti is the most important Rasa among all other Rasās and he lists five primary Bhakti Rasās based on the five deeper emotions of devotees. Sānta, Dāsya, Sakhya, Vātsalya and Madhura are the five primary bhaktirasas. The famous Advaita Acārya Madhusūdana Saraswatī also considers bhakti as a rasa. He also regards Bhakti rasa as the most superior of all other rasas:

परिपूर्णरसा क्षुद्ररसेभ्यो भगवद्रति: खद्योतेभ्य इवादित्य प्रभेव बलवत्तर।।<sup>2</sup>

He establishes that pure Rati towards the God is superior to all other Rasās.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rūpa Gosvāmi, Bhaktirasamrithasindhu, 2.1.5

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bhaktirasāyana II. 77

Both Rūpa Gosvāmi and Madhusūdana Saraswatī lived in the fifteenth and sixteenth centuries, were devotees of krsna. According to Rupa Goswami Krsna is the Ultimate Reality. By worshiping Krsna one attains salvation therefore bhakti is a bhava when it was associated with other deities, but bhakti becomes a rasa when it is associated with Krsna. Madhusūdhana Saraswatī also says that just as a river reaches the ocean as unbroken just like one reaches the Lord through his untainted love. A devotee sees and worships God as his lover, guardian, or friend etc.. Here one experiences Bhakti through the level of rasa. Melputtūr Nārāyana Bhattathiripad, who lived about the same time, also presented Bhakti as a rasa in Nārāyanīya. He states that a devotee worships God through simple means like love, fear, friendship, sexual attraction etc. and attains

### Sānta Bhakti

Sānta bhakti is the state experienced by a person at the stage of attaining self realization after being freed from all material attachments. This is also called Neutral stage. A devotee withdraws his mind from external pleasures as well as all attachments and immerses himself only in devotion to God Nārāyana Bhattathiripad describes Sāntabhakti through an example.

"कश्चित् क्षेत्रार्जितार्थक्षयविमलमितर्नुध्यमानो जनोध्यैः प्रागेवं प्राह विप्रो न खलु मम जनः कालकर्मग्रहा वा। चेतो मे दुःखहेतुस्तिदिह गुणगणं भावयत् सर्वकारी-त्युक्तवा शान्तो गतस्तवां मम च कुरु विभो तादृशीं चित्तशान्तिम्।।"।

He narrates to us the story of a Brahmin who earned wealth through hard work. Suddenly he lost it all. The discrimination he faced from the people and the realization of the cause he had lost his wealth gave him a clear mind. By attaining purity of mind he said, "The cause of my sorrow is not People, karma, or time but my own mind is the cause of my sorrow". This mind, which is the product of the Gunās of prakriti and Super-imposes those Gunās to the soul and causes all harm. Realizing all this, the Brahmin took shelter at the Lord's feet. Here, by presenting the story of a Brahmin, he is sharing his own experience and how he took shelter at the Lord's feet.

### Dāsya Bhakti

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nārayanīyam 96/9

As the knowledge of God's opulences expands to one who has attained purity of mind by subduing all his senses, the devotee becomes himself as a servant of God and serves the God. Here a devotee considers God as his Parent, Protector or Master and serves God. Hanumān is the ideal example of dāsya bhakti. He says that "I am the Dāsa (Servant) of Lord Rama, who performs difficult tasks". According to Vallabhacarya Dasya bhakti means a devotee expresses his faults, mistakes, errors, slips, defects and weakness to God considering himself as his servant. He considers himself as helpless and orphan and prays God to give refuge in him. In Nārāyanīyam Nārāyana Bhattathiripad presents Prahlādā's bhakti towards Nārāyana as an example of Dāsya bhakti.

सुरारीणां हास्यं तव चरणदास्यं निजसुते स दृष्ट्वा दृष्टात्मा गुरुभिरिशिशिशिश्विरममुम् गुरुप्रोक्तं चासाविद्मिद्भद्राय दृढामि त्यपाकुर्वन् सर्वं तव चरणभक्त्येव ववृते

Narayana Bhattathiripad himself was a servant of the Lord. He experienced for himself what servitude towards God is.

किमुक्तैर्भूयोभिस्तव हि करुणा यावदुदिया-दहं तावदेव! प्रहितविविधार्तप्रलिपत:। पुर: क्रुप्ते पादे वरद तव नेष्यामि दिवसान् यथाशक्ति व्यक्तं नितनुतिनिषेवा विरचयन्।।

He says that he can spend days on the imaginary feet of the Lord offering prayers, praises and pūja according to his strength. Here he realizes for himself what is the effect of dasya bhakti.

### Sakhya Bhakti

Through the development of dāsya bhakti one reaches Sakhya bhakti. Here a devotee sees God as his friend. Narayanabhatta is concerned about the Lord's reputation in the same way a close friend would be.

मरुद्गेहाधीश त्विय खलु पराञ्चो अपि सुखिनो

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sundara kanta 42/34

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vittal doss, Ālvars and Indian Vaisnavite literature.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nārayanīyam 24/5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nārayanīyam 3/10.

भवत्स्नेही सोहं सुबहु परितप्ये च किमिदम्। अकीर्तिस्ते मा भृव्दरद! गदभारं प्रशमयन् भवद्भक्तोत्तंसं झटिति कुरु मं कंसदमन।।

He cries, "Oh Lord, even men who don't care about Thee seem to have joyful lives. But as one of your followers, I am going through many hardships. Don't let bad fame come to you. So cure me of my illness and make me the best of thy worshipper.

### Vātsalya Bhakti

Here a devotee sees God as his child or as his student and loves as a Parent or as a good Teacher.

Mother Yasoda's heart serves as the focal point of this devotion. Nārāyanabhatta describes Yasodā's emotions beautifully he says,

अहो खलु यशोदया नवकलायचेतोहरं भवन्तमलमन्तिके प्रथममापिबन्त्या दृशा। पुनः स्तनभरं निजं सपदि पाययन्तया मुदा मनोहरतनुस्पृशा जगित पुण्यवन्तो जिताः।।²

"Oh wonder of wonders all the meritorious and holy persons were surpassed by Yasoda, as she first imbibed with her eyes Thy form lying by her side like a fresh bud of flower, then as she joyfully applied Thee to her breast, and after that as she caressed Thy most lovely limbs with her hands again and again."

### Mādhurya Bhakti

It is the highest stage of Love towards God. Here a devotee sees God as her husband or lover. All of the Santa, Dasya, Sakhya, and Vatsalya bhavas are contained in the Madhurya. The devotee and the Lord have the closest connection in Mādhurya Bhava. Āndal, who was the only woman among 12 Ālvārs, and Bhakta Meera are good examples of Mādhurya Bhakti. Andal sees and worships Narayana as her own lover. O God of love! My swollen breasts are meant for Sri krsna, Lord of discus. Like a jackal from the forest toppling and sniffing the Sacrificial havis which is kept by the seers for

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid 3/9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nārayanīyam 39/9.

Gods, I will not live if my marriage is proposed with a mortal<sup>1</sup>. Nārāyana Bhattathiripad here points out to us the unique Love of the gopīs to Krsna.

स्मृत्वा स्मृत्वा पशुपसुदृशः प्रेमभारप्रणुन्नाः कारुण्येन त्वमपि विवशः प्राहिणोरुद्धवं तम्। किञ्चामुष्मे परमसुदृदे भक्तवर्याय तासां भक्तयुद्धेकं सकलभुवने दर्लभं दर्शियष्यन्।।²

Narayana Bhattathiripad says that the devotion of the gopis, who are Suffering herselfs by intense love who were constantly think of Krsna, is an amazing devotion that cannot be seen anywhere in the world.

ऐक्यं ते दानहोमव्रतिनयमतपस्साङ्ख्योगैर्दुरापं त्वत्सङ्गेनैव गोप्यः किल सुकृतितमाः प्रापुरनान्दसान्द्रम्। भक्तेष्वन्येषु भूयस्स्विप बहुमनुषे भक्तिमेव त्वमासां तन्मे त्वभक्तिमेव द्रढय हर गदान् कृष्ण वातालयेशा।।

He says to Krsna that "Though there are many other devotees, it is the devotion of these gopis that you were respect". The importance of Mādhurya Bhakti is clear here.

### Conclusion

Nārāyanīya by Melputtūr Nārāyana Bhattathiripad which reveals the Supremacy of the path of Devotion. He experienced for himself the greatness of Bhakti and realized that, Bhakti is superior to all other means, and he presented that realization of Superiority of bhakti through the celebrated composition Nārāyanīya. Rūpa Gosvāmi and Madhusūdana Saraswatī, both were Krsna devotees who lived around almost same time of Nārāyana Bhattathiripad, depict bhakti as the most important rasa and established bhakti as a rasa in their works. According to Rūpa Gosvāmi krsna is the highest reality. He says in Bhakti Rasāmritasindhu, bhakti as a Bhāva when it is related to other deities, but when it is related to Krsna, it becomes a rasa. Madhusūdana Saraswati also says that love towards krsna generated the highest Rasa. Nārāyana Bhattathiripad was also a devotee of Krsna. In his Narayaniya he presented the same five primary Bhakti rasas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vittal doss, Alvars and the Indian Vaisnavite literature p. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid 76/2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid 94/10.

recognized by Rupa Goswami as different Bhāvās of Bhakti. Madhusūdana Sarasvati explains that if there is no rasa, there is no bhava.

### **Bibliography**

- 1.Janardansastri Pandeya (Ed.),Sri Bhagavad Bhaktirasāyanam, Chawkhamba Vidya Bhavan, Varanasi, 1998.
- 2. Jagannatha Panditha Dhvanyaloka, Chawkhamba Vidya Bhavan, Varanasi, 1992.
- 3. Manomohan Ghosh (Tr.) -Bharatamuni The Natyasastra, Manisha Granthalaya, 1967.
- 4. M. N Ramaswamy Iyer (Ed.), Srimad Nārayanīyam, Ramayana Publishing house, Palghat, 1956
- 5. Rūpa Gosvami, Bhaktirasamrtasindhu, Achyutagranthamala, Kasi, 1988.
- 6. Vittal doss, Alvars and Indian Vaisnavite Literature, Munsiram Manoharlal Publishers Pvt. Ltd, 2018.

# *ŚRĪPĀDA SAPTATI* OF MELPUTTŪR NĀRĀYAŅABHAŢŢA

## Siji M Rajan

Research Scholar Govt.Sanskrit College Tripunithura manayilsiji@gmail.com 8848290757

Melputtūr Nārāyaṇa Bhaṭṭa is the greatest Sanskrit scholar and poet of Kerala. He was a versatile genius and profile author of various works belonging to a number of disciplines like Vedas,Vedāṅgas, Mīmāmsa, Purāṇas, and Ithihāsas. His Nārāyaṇīya, a devotional lyric epitomising Bhāgavata is very popular all over India. Like Śankara and Vilvamaṅgala, the other two famous Kerala writers, Melputtur Narayana bhatta has also contributed substantially to various branches of Sanskrit literature.

Nārāyaṇa Bhatta was born in the Melputtūr family of Namputiri Brahmins near the Devi temple at Candanakavu near Tirunavaya in Malabar. His father, Mātrdatta, was an erudite scholar in Mīmāmsa. All these details are revealed by him in *Prakriyāsarvasva*<sup>1</sup>. Nārāyana Bhatta was patronised by several kings of Kerala like Mānaveda of Calicut, Vīrakerala of Cochin, Devanārāyana of Ambalapuzha and Godavarma of Vatakkumkūr. The works of Melputtūr are arranged as belonging to six classes by Ullūr S Parameswara Iyer. The categories are: 1. Stotras 2. Praśastis 3. Campus 4. Śāstra works 5. Muktakas and 6. Miscellaneous. Among the Stotras may be included Nārāyanīya, Srīpādasaptati and Guruvāyupureśastotra. Gosrīnagaravarņana and Māṭamahīśapraśasti belong to the second group. It is not sure as to what are the works to be included in the third category, viz Campus. Ullūr is inclined to include twenty Prabhandas<sup>2</sup> in this section. Among the Śāstra works seven are Included. They are Sūktaślokas, Āśwalāyanakriyākrama, Dhātukāvva, Prakriyāsarvaswa,

<sup>1</sup> भूखण्डे केरलाख्ये सरितमिह निलामुत्तरेणैव नावा-क्षेत्राद् गर्व्यातिमात्रे पुनरुपरिनवग्रामनाम्नि स्वधाम्नि । धर्मिष्ठाद् भट्द्गन्त्राद्यखिलमतपटोर्मातृदत्तद्विजेन्द्राद्

जातो नारायणाख्यो निरवहदतुलां देवनारायणाज्ञाम् 📙

Rājasūya, Dūtavākya, Pāncālīswayamvara, Nālāyanīcarita, Sundopasundopākhyāna, Subhadrāharaņa, kaunteyāṣṭaka, Kirāta, Kailāsavarņana, Matsyāvatāra, Nṛgamokṣa, Śūrpaṇakhāpralāpa, Rākṣasotppatti, Ahalyāmokṣa, Bāalakāṅda, Dakṣayajna, Tripuradahana, Aṣṭamīcampu, Swāhāsudhākara and Koṭiviraha campu.

 $Ap\bar{a}$ ņinīyapramānyasādhana, Māna portion of the  $M\bar{a}$ nameyodaya and Tantravārtikanibhandhana. Muktakas are innumerable as also the works included in the miscellaneous category. The present paper is an analytical study of  $\acute{S}$ r $\bar{i}$ p $\bar{a}$ dasaptati of Melputt $\bar{u}$ r N $\bar{a}$ rayaṇabhatṭa.

The word Stotra is derived from the root 'पुन' which means Stutiḥ i.e 'to eulogize', 'to praise' etc. According to Amarakośa, Stotra is 'Stavaḥ stotraṃ nutiḥ stutiḥ'. The Stotras stay intimate with Bhakti, as Bakti is the way to attain god or realization of god. The Stotra Kāvyas are otherwise known as devotional lyrics or devotional poems. In Sanskrit, the source of devotional poems can be traced back to Rgveda where the praises of Agni, Indra, Varuṇa etc are found frequently. Moreover the word 'Rk' means 'Stutiḥ'. Almost all poets admitted that poetry is a means of salvation. The 'Caturvargaprāpti' is considered to be the prime duty of a human being. Hence whatever leads to that goal is considered sacred. As part of this a class of devotional poetry came into existence.

Melputtūr wrote three Stotra Kāvyas- *Nārāyaṇīya*, *Guruvāyupureśastava* and Śrīpāda Saptati. Among these the *Nārāyaṇīya* is well accepted by the world. Next two poems are minor Stotra Kāvyas.

Śrīpāda saptati is a Stotra Kāvya praising the Devi of Mukkola Temple, near Edappal of Malappuram district. According to the legend, by the direction of Guruvayūrappa, Melputtūr wrote these poems and the Devi satisfied by Melputtūr's Stotra gave him in exchange elevation to the heaven physically. As the name indicates, it contains 70 ślokas praising the pādās of Devi. The Devi praised here has four hands. The Kāvya begins with a benedictory verse 'दक्षाधः करपल्लवे...'. Here the situation is that Devi is pouring her devotees their wishes, who are free from fear because of the assassination of Mahiṣa by Devi herself. By the words 'भगवतिं मुक्तिस्थलस्थां....' it is sure that the poet wanted salvation by creating the poem. That means he belonged to the sakāma group of devotees. In the forthcoming Stotras the poet describes the beauty of the foot of Devi. An ample proof to the poet's power of imagination is the śloka 'देवित्वं मुखवैरिणः'. Here the poet advises Devi to fold her foots when Lord Viṣṇu bowes to her.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> दक्षाधः करपछ्ठवे लसदिसं दक्षोर्ध्वगेशूलिनीम् वामोर्ध्युफलकोज्वलां कटितटन्यस्तान्यहस्ताम्बुजाम् । शूलग्राहतकासरासुरिशरोनिष्टां प्रहृष्टां सुरै-र्जुष्टामिष्टफलप्रदां भगवतीं मुक्तिस्थलस्थां भजे ।।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> देवित्वं मुखवैरिणःप्रणमनेयिकश्चिदाकुश्च्य श्रीपदाम्बुजमन्यथास्यशिरसित्वपादलाक्षाचिते । श्रीभमस्योरितरप्रणाकृतमित्यन्योन्यमाशङ्म्य

If it is not so the red colour in Devi's foot will be marked in Viṣṇu's head and after returning to his wives Lakṣmi and Bhūmidevi sometimes a battle may happen in on seeing the red colour in Viṣṇu's head. Lakṣmi will think that he has gone to Bhūmidevi and Bhūmidevi will think that he has gone to Lakṣmi. Bearing this in mind both the wives Lakṣmi and Bhūmidevi will quarrel with Viṣṇu and the Lord will be in dilemma. To avoid this dilemma the poet prays thus to Devi. A number of ślokas may found like this.

It is common that the same person produces different reactions in different readers in different levels of attainment. The repeated reading of a poetry refines, the sensibility of the sahṛdaya and enable him to realise the essence of the work. Thus actually a poetry lives in the mirror like heart of sahṛdayas. The skill of Melputtūr in using alaṅkaras especially using more than one alaṅkara in a single śloka is worth mentioning. Melputtūr uses a number of single alaṅkaras like Upamā, Utprekṣa, Rūpaka, Vyatireki etc. in single ślokas.

Eg: - देवीयं तव सन्नतेशमकुट स्वलोककलोलिनी
कल्लोलाहातिभिर्विशेषविमलाजीयान्नखश्रेणिका ।
रुद्धावल्यमवात्तुमात्तकुतुकासतोयेतपस्यन्त्मी
दीनाः फेनकणास्य मौक्तिकगणाश्शांखश्रचशङ्कामहै । ।

In the following śloka Melputtūr uses three alańkaras viz, Atiśayokti, Rūpaka and Upamā.

आनम्रास्य पुरदुहिशिरिस ते पादाज्जपातिश्यवे । जीयाद्येन बभूव पङ्कजवती मौलिस्रवन्ती क्षणम् किञ्चोदिञ्चत बालपल्लववतीजानाजटवल्लरी लाक्षापादवशेन साध्यसुषमासान्द्राचचान्दीकला ॥

Vakrokti is said to be the essence of poetry. It is the indirect mode of expression which lends charm to stanzas. In Śrīpāda Saptati, Melputtūr uses Varṇavinyāsa vakratā in some ślokas. Eg:- दक्षाधः करपछ्लवे लसदिसं दक्षोध्वेगेशूलिनीम् वामोध्वें फलकोज्वलां.....1. All the verses in Śrīpāda Saptati is in Śārdūlavikrīdita metre.

# Style

Melputtūr follows the Vaidarbhi style. According to Rīti school of Vāmana, Vaidarbhi is samagraguṇa i.e; having all the ten guṇas. The whole poem is pervaded by sweetness of sound, simplicity and clarity. All the guṇas are gathered in this Stotra to make the Kāvya attractive. The sweetness of sound and softness of expression make the verses charming and attravtive.

# रोषव्याकुलयोश्रिरं सभगवान् जायेतपर्याकुलः ।।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Śrīpāda Saptati, Verse 1.

### Sentiment

ISSN: 2454 - 2547

The principle sentiment in this Stotra is Bhakti which is not recognised as a rasa by all rhetoricians. According to them it is only a bhāva. Bhakti is the genuine rasa. Since bhakti presents euphoria to the enthusiasts who express their adoration to God. They accomplish extreme rapture i.e; other rasas like Śṛngāra are mediocre compared to it. Since they miss the mark on the extreme rapture they achieve just the Ānanda like, Brahmānanda. Bhakti drives us to Brahmānanda. In Śrīpāda Saptati bhakti is the Aṅgīrasa and Śṛngāra and Raudra are Aṅgas.

#### Findings

In Śrīpāda Saptati, Melputtūr Nārayanabhattatiri takes the peruser to extraordinary levels of Sanskrit verse and commitment. His portrayal of Devi's abundance of Effortlessness is lovely and lifting. The flexible researcher of Sanskrit language structure that he was, no hyperbole or frivolity misses him. He stays with a ton of symbolism on the unique excellence of the Sacred Feet, the heavenly youngster game of Pārvati in the Himalayas, her marriage with Siva, their affection and pretended outrage, obliteration of Mahisasura and Sumbha, love of Brahma, Visnu, Śiva, Indra and the other Dikpālakas at Devi's Feet and, most importantly, Devi's kindness to her enthusiasts. The practice of venerating the Feet (Pāda Pūja) of divinities and Masters has been areas of strength for extremely our Sanātana Dharma. It is accepted that the Sripadas are at any point loaded with leniency, sympathy and generosity and favor the devotee without gauging his capabilities as Devi would. Continuous through Nārāyaņīya, Dhātukāvya and Prakriyāsarvasva we can see a devotee of Kṛṣṇa in every one of these. However, Śrīpāda Saptati is a Devistuti. For that reason this kind of a sonnet is flown from that incredible writer. To close Śrīpāda Saptati can be alluded as a manual for enthusiasts who wish liberartion through the way of commitment, as the writer says that the commendation of Devi's Pāda will lead the devotees to libearation.

# Bibliography

- 1. Kunjunni Raja K, Contribution of Kerala to Sanskrit Literature, University of Madras, 1980.
- 2. N P Unni, Highways and byways in Sanskrit literature, New Bharatiya Book Corporation, New Delhi, 2012.
- 3. Śrīpāda Saptati, P R Kannan, Simshuba publishers, Mumbai, 2011.
- 4. Ullur.S.Parameswara Iyer, Kerala Sāhitya Caritram, University of Kerala, Thiruvanantapuram, 1995.
- 5. Vadakkumkoor Rajaraja Varma, Keralīya Samskrita sāhityacaritram, Sree Sankaracarya University of Sanskrit, Kalady, 1997.
- 6. https://www.shastras.com/devi-stotras/sri-pada-saptati-1/

# The devotion of Akrūra depicted in

# Nārāyaṇīya

## Vipin K.V

Research Scholar

Sree Sankaracharya University of Sanskrit, Kalady

Contact No - 8281451601, Mail id - vipinkvssus@gmail.com

#### **ABSTRACT**

Nārāyaṇīya is the most celebrated Stotra work from Kerala, which is considered as the best example of devotion and sacrifice to the lord. In this work, Melputtūr Nārāyaṇa Bhaṭṭa portrays everything in terms of Bhakti, and Nārāyaṇīya shows his firm belief on Lord Guruvāyūrappa, the presiding deity of Guruvayur. Different types of Bhakti described in Nārāyaṇīya in a heart-touching style. In the present paper titled, "The devotion of Akrūra depicted in Nārāyaṇīya" deals with the nature of Bhakti of Akrūra towards Śrīkṛṣṇa and the style of Melputtūr Nārāyaṇā Bhaṭṭa in depicting Bhakti.

Keywords - Melputtūr Nārāyaṇa Bhaṭṭa, Bhakti or Devotion, Akrūra , Nārāyaṇiya

Though there are many Sanskrit scholars produced by Kerala, Melputtūr Nārāyaṇa Bhaṭṭa adorns a great dominancy among them next to Ādi Śankarācārya. He was well known by the authorship of great works Nārāyaṇāya, Prakriyāsarvasva and the first part of Mānameyodaya. Melputtūr Nārāyaṇa Bhaṭṭa contributed several works to Sanskrit literature in different genres. From his vast and deep knowledge in Vedic literature, Purāṇās, Epics, Philosophy and Śāstrās he could compose variety of works in different categories. He had an equal ability to compose works both in prose and verses. His works are falls under Devotional works, Panegyrics, Scientific works, Campū works and Miscellaneous works. Melputtūr Nārāyaṇa Bhaṭṭa was a great devotee of Viṣṇu himself. His devotion in the presiding deity at Guruvayur and the stories related to him are very popular among the devotees and scholars in Kerala. His devotion became turned as a blessing for the people who enjoy the poetry by the composition of beautiful works in devotional category. His celebrated work Nārāyaṇīya won the hearts of the scholars

and devotees and it gave him immense popularity across Kerala. He is supposed to have been composed this well renowned work in the age of twenty six, sitting at the feet of Lord Kṛṣṇa for the cure of his intense rheumatic pain by praising the presiding deity of Guruvayur temple.

Nārāyanīya is undoubtedly the magnum opus of Melputtūr Narayana Bhatta, by its poetic beauty, philosophical depth and heartfelt devotion. It gained huge popularity among the scholars as well as devotees of Guruvayūrappa, the presiding deity of temple at Guruvayūr. It is an example for his great devotion, poetic skills and vast knowledge. He compressed the story of Srīmadbhāgavatapurāṇa into 1036 verses distributed in hundred Daśakās in variety of meters. Probably it is the reason that Melputtūr is identified and remembered by common people as well as devotees. There is term coined about this Stotra was- Dvedhā Nārāyaṇīyam which means the Nārāyaṇīya got its name by two ways. The one is by praising the lord Nārāyaṇa, and the other by poetic astuteness and deep devotion of the author. Melputtūr could compose this outstanding work using proper metres by the requirement of the theme and flavour. The soul-stirring verses were narrated in second person as if seeing the god before him. As discussed before, tradition says the poet got cured his rheumatic disease by its composition. The Kṛṣṇa temple at Guruvayūr also got popularity due to the immense fame achieved by the poem.

As discussed before he summarized the *Srīmadbhāgavatapurāṇa* in his way of astuteness. The fabrication of the plot is the most important thing in *Nārāyaṇīya*. Melputtūr is quite successful in summarizing the plot of the *Srīmadbhāgavata* and making it fit into a Stotrakāvya. He also respites the non-devotional stories mentioned in the *Srīmadbhāgavatapurāṇa*. Jadabharatopākhyāna, purañjanopākhyāna etc., belong to this. It is also noteworthy that the description of the Bhūgola in the fifth Skandha of *Srīmadbhāgavata* is presented only as a devotional praise of the deity in *Nārāyaṇīya*. These are the best examples of the summarizing of *Srīmadbhāgavata* and the selection of appropriate story line. Another characteristic of the plot structure is that the scattered stories in the *Srīmadbhāgavata* are summed up and converged in *Nārāyaṇīya*. Melputtūr also took some stories from other Purāṇās which are not in *Srīmadbhāgavata* and attached to *Nārāyaṇīya* according to the purity of the context or propriety. The story of the slaughter of Sahasrakavaca in Nārāyaṇāvatāra which is included in *Nārāyaṇīya* is not

seen in *Srīmadbhāgavata*. The story of Paraśurāma is taken from Braḥmāṇdapurāṇa. Likewise Melputtūr picked up the most befitted stories for the creation of his magnum opus.

Undoubtedly the most popular and widely revered divinity in the incarnations of lord Viṣṇu is Srikṛṣṇa. He is considered as the icon of love, compassion, protection, tenderness and naughtiness. Melputtūr allocates majority of the portions of Nārāyaṇīya for describing the story of Srikṛṣṇa. The chapters after 36 are dedicated to describe the stories only of lord Kṛṣṇa. One of the main reasons for this could be that the idol of Viṣṇu worship at Guruvayur temple is in the Kṛṣṇa concept. His devotion to Kṛṣṇa is evident in every story he narrates. Though among some of them are more significant- the love and devotion of Gopikās to Kṛṣṇa, the devotion of Uddhava and Akrūra etc.

The story of Akrūra is one of the most important among the Kṛṣṇa tales. In the time of reaching Gokula he seems to be ecstatic by devotion towards Kṛṣṇa.

पश्यन्नवन्दत भवद्विहृतिस्थलानि पांसुष्ववेष्टत भवचरणाङ्गितेषु । किं ब्रूमहे बहुजना हि तदापि जाता एवं त भक्तितरला विरलाः परात्मन ।।¹

Melputtūr describes, he venerated all the places where the Kṛṣṇa had played. He weltered in the dust which had stamped by the lotus feet of Kṛṣṇa. Even there were many great devotees of Kṛṣṇa during his times, nobody has the devotion like that of Akrūra. Kṛṣṇa's favour towards Akrūra was also ocean-like. Melputtūr portrays how heartily the lord receives Akrūra who arrives at Gokula.

दुराद्रथात्समवरुद्ध नमन्तमेन-मृत्थाप्य भक्तकुलमौलिमथोपगूहन् । हर्षान्मिताक्षरगिरा कुशलानुयोगी पाणिं प्रगृह्य सबलोऽथ गृहं निनेथ । । ।

The humble Akrūra reached Gokula. When he was alighting from his chariot far away from the gateway of the mansion, then he saluted the lord and fell at his lotus like feet. Kṛṣṇa lifted him up on that moment and embraced his great devotee tightly. By

exceeding the happiness Kṛṣṇa became wordless and asked his welfare in few words. He took Akrūra into his residence by holding his each hands accompanied by brother Balarāma. This description of Melputtūr reveals the favour of Kṛṣṇa towards his devotee Akrūra. On their way to Madhurā, Kṛṣṇa surprised Akrāra by showing him in different places at the same time. When they reached at the banks of Yamunā, Akrūra bathed in that serene water for his daily noon rituals. When he dipped into the water, he saw Kṛṣṇa inside the water clearly. And suddenly he came out of the water and surprisingly he saw him sitting on the chariot. Then he go down to the water once again, and saw Kṛṣṇa as he laying on a serpent by holding conch, disc, cudgel and lotus in each hands and girdled by many of the deities and sages.

In this wise Kṛṣṇa makes him wondered and happy. In the first time Akrūra saw him in the water as in Kṛṣṇa's figure. Second time he saw Kṛṣṇa as in the actual Viṣṇu, reclining on the Ananta with ornamented four hands and surrounded by other deities and sages. Then his initial excitement and confusion was disappeared and he became achieved eternal consciousness. After the slaughter of Kamsa, once Kṛṣṇa visited Akrūra's dwelling along with Balarāma and Uddava. Akrūra was very much pleased by him and he praised Kṛṣṇa and treated him with all great hospitality. After that Kṛṣṇa sent Akrūra to the forest to collect the information about Pāṇḍhavās and what evil activities are taking against them by Dhṛṭarāṣṭra.

After this, the name of Akrūra in *Nārāyaṇīya* comes only in Syamantakakadhā. Kṛṣṇa went to Kuru kingdom after hearing that the Pāṇḍhavās and Kunti were burnt into ashes by Duryodhana and his brothers in their lac house. In this occasion, Akrūra and Kṛtakarmā urged Śatadhanvā to kill Satrājit. Here Melputtūr wondering, how Akrūra had become so foolish and turpitude like this. And solace himself thinking that - "perhaps the lord did this to sanctify Akrūra by destroying his pride that he was a man with mental peace and wisdom." Śatadhanvā slaughtered Satrājit and captured the Syamantaka from him and escaped from Dvārakā fearing Kṛṣṇa's anger. But that precious Syamantaka was secretly handed over and kept in the hands of Akrūra before he fled from there. Unaware of this, Kṛṣṇa followed Śatadhanvā and killed him. Then he realized that the gem was not in possession of Śatadhanvā. Immediately Akrūra and Kṛtakarmā were fled from Dvāraka. By then Yādavās were confused about the Syamantaka. Some among them

doubted that Kṛṣṇa might be behind this clever feat. To resolve this doubt, Kṛṣṇa finally summoned Akrūra and showed everyone the Syamantaka which was kept him secretly. After revealing the truth before them Kṛṣṇa gave the Syamantaka back to him because his haughtiness was completely annihilated by the lord and he became sanctified. This story advises the devotees that even the most pious people could be get ruined by their haughtiness and only the compassion of lord could save them from that downfall.

यातं भयेन कृतवर्मयुतं पुनस्त-माह्रय तद्विनिहितं च मणिं प्रकाश्य । तत्रैव सुव्रतधरे विनिधाय तुष्यन् भामाकुचान्तशयनः पवनेश पायाः ।। 1

This prayer of Akrūra in the last verses of 80<sup>th</sup> daśaka suggests also the prayer of Melputtūr that if any faults and errors would have committed by him, kindly protect him like the merciful lord protected the mislaid Akrūra. Melputtūr beautifully portrayed the story of Akrūra in congruous to the prominent flavour of *Nārāyaṇīya*. According to the legends, later Guruvayurappa made him experience the result of this prayer on the occasion of his reluctance to check out Pūntānam's composition.

#### REFERENCE

- *KERALĪYASAMSKRITASĀHITYACARITRAM*, Second Edition, Vadakkumkur Rajarajavarma Raja, Sree Sankaracharya University of Sanskrit, Kalady, 1997
- KOCCI RĀJYACARITRAM, K. P Padmanabha Menon, The Mathrubhumi Printing and Publishing Company Ltd., Calicut,1996
- *LIFE DATE AND WORKS OF MELPUTTŪR NĀRĀYAŅABHAṬṬA*, Dr. Jinita K.S, K. G Sasi, Kadukkappilly, Meloor P. O, Kerala, 2010
- MANAMEYODAYA: A CRITICAL STUDY, Dr. V.R Muralidharan, University of Calicut, 2011

- *MELPUTTUR NĀRĀYAŅA BHAṬṬA*, Dr. C.Rajendran, Sahitya Akademi , New Delhi, 2008
- MELPPUTTŪR NĀRĀYAŅA BHAṬṬA'S CONTRIBUTION TO SANSKRIT, Editors:
   P. C Muraleemadhavan, Dharmaraj Adatt, New Bharatiya Book Corporation, Delhi,
   2011
- *NĀRĀYAŅĪYAM WITH BHAKTAPRIYA COMMENTARY*, Edited by T.Ganapati Sastrikal, Travancore Government Press, 1912
- *NĀRĀYAŅĪYAM BHĀGAVATA CONDENSED*, Translated by Swami Tapasyananda, Sri Ramakrishna Math, Madras, 1987
- *SRĪMANNĀRĀYAŅĪYAM*, Third Edition, Melppathur Narayana Bhattapadar, Guruvayur Devasvam, 1989
- *TATVABINDHU*, V.A.Rāmasvāmi Śāstri, Aṇṇāmalai University Series, Chidambaram, 1936
- THE CONTRIBUTION OF KERALA TO SANSKRIT LITERATURE, K.Kunjunni Raja, University of Madras, 1980

# Implication Of Medicinal Plants In Nārāyaṇīya An Analytical Study

## **SOUHRIDA P**

RESEARCH SCHOLAR

DEPARTMENT OF SANSKRIT SAHITYA

SREE SANKARACHARYA UNIVERSITY OF SANSKRIT KALADY

Mobile:- 9633386681

Email: <u>-souhridasanthosh94@gmail.com</u>

Meppathur Nārāyaṇa Bhattathiri (1560–1646)is the author of Nārāyaṇīya, the plot of Nārāyaṇīya was taken from Bhāgavata purāṇa. There are 100 Daśakā's or chapter's in total, with a total of 1034 verses. High literary and spiritual quality can be found in this work. In Kerala and Tamil Nadu, it is among the most widely read religious literature.

As a devotional poem, Nārāyaṇīya's fundamental message is one of fervent devotion to Lord Krishna. Nārāyaṇīya distinguishes itself from other poems according to the poet's simile and descriptive technique.

An inescapable aspect of the planet is vegetation. Every plant on the planet has therapeutic potential in some way. Since ancient moments, plants have had a major influence.

| Medicinal Plants | Scientific name       | Sanskrit name |  |
|------------------|-----------------------|---------------|--|
| • Iron wood      | Memecyclon umbellatum | अंजन पुष्पः   |  |

| • Lotus            | Nelumbo nucifera          | कमलम्        |
|--------------------|---------------------------|--------------|
| • Tulsi            | Holy Basil                | तुलसी        |
| Indian bay leaf    | Cinnamomum Tamala         | तमाल वृक्षः  |
| Sala tree          | Shorea robusta            | सालः         |
| • Agarwood         | Aquilaria agallocha Roxb. | अगर          |
| Sandal tree        | Santalum album            | चन्दन वृक्षः |
| Shala tree         | Commiphora Mukul          | गुग्गुलुः    |
| Arjuna tree        | Terminalia Arjuna         | ककुभ वृक्षः  |
| Kadamba tree       | Nelolamarckia cadamba     | कदम्बः       |
| Banyan tree        | Ficus benghalensis        | वट वृक्षः    |
| Mango tree         | Mangifera Indica          | च्युतः       |
| Golden shower tree | Cassia fistula            | कर्णिकारः    |

| Palm tree | Borassus fabellifer | ताल वृक्षः |  |
|-----------|---------------------|------------|--|
|           |                     |            |  |

#### Ironwood(Memecylon umbellatum)

The poet equates the idol of Krishna with the Kayambu mountains in the sixth Śloka of the first daśakā.

Ironwood is a beautiful evergreen plant with flowers in a unique blue colour that resembles the skin tone of Shri Krishna. Its scientific name is Memecyclon umbellatum and It is found in India. The plant has a lot of medicinal properties and is used for treating several elements. The unique blue flowers also make it a very beautiful addition to one's Garden.

तत्ते प्रत्यग्रधाराधर लिलत कलायावली केलिकारं लावण्यसैकसारं सुकृतिजनदृशां पूर्णपुण्यावतारम् । लक्ष्मीनिश्शङ्कलीला-निलयनममृत- स्यन्दसन्दोहमन्तः सिञ्चत् सिञ्चन्तकानां वपुरनुकलये मारुतागारनाथ ॥ (1-6)

#### Kalpa Vṛkśa

The Lord gives Arthakamas without any conditions to any devotee who humbly prostrates before Guruvayurappan. Such a Lord is compared to the Kalpa tree, which may be found easily and has many fruits. A tree with numerous medical benefits is the Kalpa tree. The wish-fulfilling tree, Kalpa Vṛkśa or Kalpatharu symbolises the source of eternal life and blessings not only in Hinduism but across the world culture.

Similarly, the coconut tree is referred to as Kalpa Vṛkśa, as all the parts of coconut (the fibrous covering, hard-wood shell, kernel, coconut water and seed from which seedlings grow) are useful to mankind.

नम्राणां सन्निधत्ते सततमपि पुरस्तैरनभ्यर्थितान-प्यर्थान् कामानजस्रं वितरित परमानन्दसान्द्रां गतिं च । इत्थं निश्शेषलभ्यो निरवधिकफलः पारिजातो हरे त्वं क्षुद्रं तं शक्रवाटी-द्रुममभिलषति व्यर्थ-मर्थिव्रजोऽयम् ॥ (1-8)

#### **Lotus**

Beautiful lotuses are a common metaphor used by the poet to represent Guruvayurappan. Compared to a lotus bloom, the poet compares Krishna's Kanti. In numerous instances, the poet used hymns to characterize Krishnashobha. In addition to being stunning, these lotus blossoms also have therapeutic benefits.

Lotus is Scientifically known as Nelumbo nucifera, traditional medical preparations have long used its stems, seeds, leaves, and flowers.

केयूराङ्गद-कंङ्कणोत्तम-महारत्नाङ्गठीयाङ्कित-श्रीमद्-बाहु-चतुष्क-संङ्गत-गदा-शंङ्खारि-पङ्केरुहाम् । काञ्चित्काञ्चनकाञ्च-लाञ्छित-लसत्पीताम्बरालम्बिनी-मालम्बे विमलाम्बुजद्युतिपदां मूर्ति तवार्तिच्छिदम् ॥ (2-2)

The name "Lotus" is also used for "Kamal" or "Padmam,". It is a sacred plant that represents the purity and beauty of the divine. All components of the lotus plant, including the leaves, seeds, flowers, fruit, and rhizomes, are edible and have been demonstrated to have medicinal use.

Dried Lotus flowers are used to treat bleeding issues in traditional medicine, particularly to stop excessive blood loss during menstrual periods. Lowering the frequency of bowel movements also aids in treating diarrhoea. Applying a paste made of lotus petals or seed oil, according to Ayurveda, can moisturise and rejuvenate the skin. Among other conditions, the use of the lotus plant was used to cure fever, infections, coughing, high blood pressure, and diarrhoea.

#### **Tulsi**

The seventh Śloka of the third daśakā describes the heartfelt devotional prayer of Mepathur. There are additional descriptions of Tulasi made in a devotional manner. We can infer Tulsi's significance at the time from this single line. Tulsi offers a lot of health advantages.

Tulsi plant is one of the best antiviral herbs of Ayurveda. Tulsi is associated with Ayurveda and the Hindu religion as the goddess of wealth, health, and prosperity. This is further classified into four species.

Rāma Tulsi, Krsna -Tulsi, Amrta - Tulsi, Vana- Tulsi.

In Ayurveda Systems of medicine in Which various parts of plants are used for the prevention and cure of many diseases. Chewing leaves helps to treat ulcers and infections of the mouth.

विध्य क्षेत्रान् मे कुरु चरणयुग्मं धृतरसं भवत्क्षेत्रप्राप्तौ करमपि च ते पूजनविधौ । भवन्मूर्त्यालोके नयनमथ ते पादतुलसी-परिघ्राणे घ्राणं श्रवणमपि ते चारुचरिते ॥ (3-7)

#### Tamāla Tree

Kṛṣṇa is described as having the brightness of the Tamāla tree in the fourth Śloka of Kapilopadeśa 15 daśakā. A versatile evergreen plant with Indian origins, Tamala Cinnamomum serves several functions. Various names for the plant include Tejpatta, Indian bay leaf, and Indian cassia. Due to the presence of major phytoconstituents in all plant parts, these parts are useful in the treatment of a wide range of illnesses and disorders, including cancer, heart disease, diabetes, anxiety, depression, ulcers, and gastrointestinal (GI) diseases. They also have a wide range of pharmacological properties, such as antioxidants, anti-diarrheal, anti-inflammatory, anti-fungal, and antibacterial properties.

विमलमितरुपात्तै-रासनाद्यैर्मदङ्गं गरुडसमधिरूढं दिव्यभूषायुधाङ्कम् रुचितुलिततमालं शीलयेतानुवेलं कपिलतनुरिति त्वं देवहूत्यै न्यगादीः ॥(15-4)

#### Sāla Tree

The Śāla trees were mentioned during the Bāli-Sugrīva war in the first Śloka of the Śiri Rāma Charita Varṇana of Nārāyaṇīya. Sāla tree, sometimes called the "House of Tribal Goddess," is regarded as a sacred tree The Sāla tree contains numerous medicinal uses. The bark and leaves are used to treat headaches, diarrhoea, vaginal discharges, gonorrhoea, leprosy, wounds, and ulcers. The plant resin has stomachic, astringent, and carminative effects. For millennia, this medicinal plant has been employed in Ayurveda for a variety of therapeutic uses.

नीतः स्सुग्रीवमैत्रीं तदनु हनुमता दुन्दुभेः कायमुचैः क्षिप्त्वांङ्गुष्टेन भूयो लुलुविथ युगपत्पत्रिणासप्त सालान्। हत्वा सुग्रीवघातोद्यत-मतुलबलं बालिनं व्याजवृत्त्या वर्षावेला-मनेषी-विश्वतरलितस्त्वं मतङ्गाश्रमान्दे ॥ (35-1)

The fragrances of the sandalwood, Agaru, and Guggulu trees are described during the Pūtana varṇana. All three of these trees have remarkable therapeutic qualities.

त्वत्पीत पूतस्तन तच्छरीरात् समुचलन्नुचतरो हि धूमः ।

शंङ्का-मधादागरवः किमेषः किं चान्दनो गौग्गुलवोऽथवेति ॥ (41-3)

#### **Sandalwood**

Chandana, also known as the Santalum album in its scientific name, is a popular natural remedy recognized for its healing qualities. Its aromatic and therapeutic properties hold tremendous value in several civilizations. It is also employed in various religious traditions and is regarded as sacred in some religions. Chandana is used to extract essential oils that are used for a variety of therapeutic and cosmetic reasons. The oil and wood combine to create a magnificent smell that is unique. It is a herb used in Ayurveda that has a warming effect. Additionally, it provides relief from a variety of conditions, including leucoderma, stomachaches, itching, acne, fever, and headaches.

#### Agarwood

It is also used medicinally to treat skin conditions, get rid of phlegm, and cure rheumatism. Frequently used to treat issues with the ears and eyes as well. There are numerous kinds. More advantages come from Black Agarwood. Agarwood Oil is used in Ayurvedic medicine to cure conditions including ulcers, leprosy, poisoning, scabies, etc.

#### Guggulu

The guggul and its religious and therapeutic functions have been well-described in the literature on the Vedas. The Hindu religion has great religious significance. Additionally, the air and surroundings were purified by its vapours. Guggul can assist with weight loss and reduce arthritic pain, joint inflammation, and swelling. He asserts that it is the herb that is most effective for treating joint and VATA issues (neurological diseases).

#### Arjuna Tree

Rarely, Sage Narada cursed Kubera's son Nalakūbara-Maṇigrīva to live a long period as Marut trees. He put a curse on them, saying that when they both saw Srihari, they would be liberated from the spell. The Marut tree has considerable therapeutic powers, notwithstanding Narada's curse that it turns Kubera's sons into marut trees.

Terminalia Arjuna often called the "Arjun tree," is a tree that is commonly cultivated in India. Antioxidant, anti-inflammatory, and antibacterial are just a few of its medical qualities. Heart disease risk is decreased with the aid of Arjuna. It aids in the heart's normal operation by boosting cardiac muscle strength and tone. Additionally, the arjuna tree contains potent hypotensive properties that lower blood pressure.

One of the most important Indian plants with special therapeutic qualities is kakuba. Its scientific name is Terminalia arjuna, and grassland and forests throughout the world are home to abundant growths of this plant along rivers, streams, and dry watercourses.

Having special therapeutic qualities and applications, Kakuba is a crucial plant. The acrid, fragrant bark of this plant is thought to provide medical benefits including antidysenteric, alexiteric, styptic, tonic, and febrifugal. Ayurveda places attention on the bark of this plant as well. Polyuria, blood and heart conditions, prolonged fever, fractures, obesity, and skin conditions are all treated with it.<sup>1</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> मुदा-स्रौधै-स्त्वमुदारसम्मदै-रुदीर्य दामोदर इत्यभिष्ट्तः ।

युवामवाप्तौ ककुभात्मतां चिरं हिर निरीक्ष्याथ पदं स्वमाप्नुतम् इतिरितौ तौ भवदीक्षणस्पृहां गतौ व्रजान्ते ककुभौ बभूवतुः ॥ (48-5)

#### Kadamba tree

As a continuation of Kāliyamardana, Kṛṣṇa approaches the Kadamba tree, which is situated on the banks of the Kālindi River. This is the first indication of the existence of the tree.

The bank of Kālindi, which is being tossed about by strong gusts and waves, is where Lord Krishna descends after stepping on the kadambu tree. The Kadampa tree has wonderful medical qualities and has been blessed by the foot of Lord Krishna.<sup>1</sup>

अथिरुह्य पदाम्बुरुहेण च तं नवपछवतुल्य मनोज्ञरुचा हरदवारिणि दूरतरं न्यपतः परिघूर्णित-घोरतरङ्गगणे (55-2)

The tree of Kadamba is deeply associated as a medicinal plant in Ayurveda. The extract formulated from the tree's bark, leaves, and other parts is said to cure many diseases.

People usually plant Kadamba as the Nakshatra tree in the heavenly garden. Several studies mention that the Kadamba tree's leaf, roots, and bark can take the edge off blood sugar levels. The leaf of the Kadamba tree carries methanolic extracts that are an extraordinary asset in suppressing elevated blood sugar levels. Additionally, the alcoholic and deliquescent extracts of the roots offer antidiabetic activities. The composed paste made from the bark of Kadamba can reduce black spots and pimples. Kadamba tree leaves are also helpful in treating diabetes. In Ayurvedic medicine, the bark of Kadam can be consumed for blood-related diseases.

मृदूदरः स्वैरमुलूखले लगन्-नदूरतो द्वौ ककुभा-वुदैक्षथाः॥ (48-1)

<sup>1</sup> अथ वारिणि घोरतरं फणिनं प्रतिवारयितुं कृतधीर्भगवन् । द्रतमारिथ तीरग- नीपतरुं विषमारुत-शोषित-पर्णचयम् ॥ (55-1)

#### Banyan tree

Lord Krishna, used to play with his friends Under the Vṛkṣa known as Bhāṇdīrakaṃ. Lord Krishna, engage in friendly play with his companions. The Vṛkṣa called Bhāṇdīrakaṃ and It is a banyan tree. A demon named Pralaṃba had the intention of killing Lord Krishna, so he distinguished himself as one of the Gopa Bala in Gokula, thereafter he decided to conduct a wrestling competition held at The Banyan Tree. This wrestling competition was held at that powerful Banyan tree. In this Banyan Tree, there are numerous qualities also.

The banyan tree, commonly referred to as the national tree of India, is revered as a sacred plant. It is surrounded by residences and temples and is venerated by numerous people.

संदर्शयन् बलाय स्वैरं वृन्दावनिश्रयं विमलान् काण्डीरैः सह बालै-भीण्डीरक-मागमो वटं क्रीडन् (57-2)

Numerous health advantages of banyan. As a result of its antioxidant characteristics, it aids in controlling blood glucose levels by boosting insulin secretion. Banyan's antioxidant content also lowers levels of harmful cholesterol. Due to its Kashaya (astringent) quality, it is beneficial in treating diarrhea and feminine issues like leucorrhea, according to Ayurveda.

जानन्नप्यविजानन्निव तेन समं निबद्धसौहार्दः । वटनिकटे पटुपशुप-व्याबद्धं द्वंद्वयुद्धमारब्धाः ॥ (57-4)

The cowherd women walked the entire length of the forest in search of Lord Kṛṣṇa after he and Radha left for a distant location out of frustration over not seeing him. They also inquired about various creatures, including animals and wild birds, mango trees, Chamba, Golden Shower trees (karnikara), and Jasmine, among others.

"ह्याचूत हा चम्पक कर्णिकार हा मल्लिके मालति बालवल्ल्यः । किं वीक्षितो नो हृदयैकचोर इत्यादि तास्त्वत्प्रवणा विलेपु:॥" (67-5) Mango Tree (Mangifera Indica) Diabetes can be controlled with mango leaves. Diabetes can be cured by soaking the flour leaves in water overnight, then thoroughly pressing them the next morning and eating them on an empty stomach. Additionally, it is effective in managing diabetes-related ocular conditions.

The leaves of the mango tree can be used to cure varicose veins and reduce blood pressure. Take a simple bath with heated water and mango leaves to relieve fatigue and stress.

#### Karņikāra

Cassia fistula is its scientific name. Sisal Pinaceae is a plant family. The golden shower tree is lovely and covered in blossoms in April, much like golden bells. It treats skin conditions like medicine. Its seeds are protected by a pulp that serves as an aphrodisiac. Additionally, it is used to treat diabetes, constipation, and skin conditions.

#### Palm tree

The evil spirit known as Kritaya grew so strong that the feet of Kritaya were depicted with a thick palm tree trunk during the Praundaka Vadha varna when Sudakṣiṇa, the son of the King of Kāśi, called a Durmūrti from the flames to exact revenge on the Lord. As a result of this, Kritaya's feet became thick palm tree trunks.

तालप्रमाण चरणामखिलं दहन्तीं कृत्यां विलोक्य चिकतैः कथितोऽपि पौरैः । द्यूतोत्सवे किमपि नोपलितो विभो त्वं पार्श्वस्थमाशु विससर्जिथ कालचकम् ॥ (83-7)

We can understand the palm tree's significance once more through this single description. In addition to being a strong tree, the palm tree also has a lot of medical uses. In addition to food, several blackcurrant-derived items are utilized in medicine and healthcare.

Cutting the tips of the florets from the female and male palms and placing lime in a pitcher to catch the juice results in the delectable beverage known as again. The benefits of akin include body cooling, body strengthening, relief from Vāta and pitta dosha, relief

from urine retention, and relief from bone discharge in females. Children's development benefits from it as well.

Nature is exquisitely described in Nārāyaṇīya, a hymn of devotion. The central message of this stotra poetry is Meppathur Bhattathiri's supplication to God for cure. Numerous plants and trees are compared as representations of power and beauty throughout the entirety of Nārāyana. The notion that plants are more than just metaphors and have various benefits is frequently stated by Meppathur in his Nārāyaṇīya. In order to live, one must be healthy. Health is enhanced while using natural healing methods.

Nārāyaṇīya describes a variety of trees, plants, and flowers that can be utilised to treat illnesses. A seemingly little piece of grass, even a small blade, has therapeutic benefit, Meppathur's Nārāyaṇīya achieves a high status in the Sanskrit literary world by exposing such a vast array of diverse flora. The biggest proof that throughout ancient times, people have used plants for worship and other purposes as well as given them a specific position is found in the Nārāyaṇīya of Meppathur.

#### REFERENCES

#### English book

 Swami Tapasyananda. Narayaneeyam, Sri Ramakrishna math printing press, Mylapore, Madras, 1976.

#### Malayalam books

- Ambalapuzha Sharadamma. Narayaniyam, Vinayaka books, Thiruvananthapuram, 2017.
- Dr.T,Jose Paikkada, Ayurvedavum arogyavum Matrubhumi books,Kozhikkode,2016.
- Dr.S,Neshamani. Aushadhasasyangal, Kerala Bhasha Institute, Thiruvanantapuram,1985.
- C.P. Vidhvan Krishnelayath. Narayaniyamritam. Prabuddhakeralam press, Puranattukara, Thrissur, 1976.
- Sreemanarayaniyam(Vanamalavyakhyana). Guruvayur Devaswom, Kollam, 2020.

# TREATMENT OF RAUDRA RASA IN THE NĀRĀYANĪYA

#### SIMI V D

Research Scholar, Sree Sankaracharya Univesity of Sanskrit, Kalady.

Simjivd97@gmail.com, 8606326473

The Nārāyanīya is a 1036-verse poetic hymn written in Sanskrit as a work of devotion. Slokas are the Sanskrit word for verse. Melpatūr Nārāyaṇa Bhattathiri composed it in 1586 AD, summarising 18,000 words from the Bhagavata Purana. Bakthi is the main sentiment.

Sage Bharata is considered the first proponent of the rasa theory. He presented the fabled idea of rasa theory. He defines nine sentiments. There is nothing without rasa.

"vibhāvānubhāvyabhicārisamyogāth rasniṣpatiḥ." 1

Naārāyanīya considers the most important rasa is bhakti. Some scholars are following the bhakti. But this paper discusses the raudra rasa in Nārāyanīya. Sage Bharata defines raudra;

"raudro nāma krodasthayibhāvatmako rakṣodānavoddhatamanuṣyaprakrţiḥ"²

In the sixteenth daśaka of chaturtha Skanda, when the Daksa sacrifice is being described, Parvati went to participate in the sacrifice performed by his father Daksa without the permission of Śiva. But Dakṣa's disregarded it, and Pārvati committed suicide in the sacrifice fire. An angry Śiva on hearing this story destroyed the yajna and beheaded Dakṣa. Here displaying cchedana named anubhāva.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Natyaśastra of Bharata, p.36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Natyśastra of Bharata, p. 175.

Hiranyākṣa was killed by Lord Viṣnu assuming the form of Varāha. Hiranyāksa's brother Hiranyakaśipu vowed in the Asura audience that he would kill the Lord out of anger. Here also see the fury and the vibhāva the vākpāruṣyam.

In the seventh Skanda describes that Hiranyakaśipu wants to kill Lord Viṣnu who was the murderer of his brother Hiranyākaṣa. But his son Prahlāda was a devotee of Viṣnu. So he sends his son to the gurukula for education to dissuade him from praising the Lord. When Prahlāda returned from his studies Hiraṇyakaśipu asked Prahlāda what was the best thing he had learned so far, Hiranyakaśipu got angry with Prahlāda and his teacher when hear the answer that devotion to God was the best is the anger of teachers. This situation also presenting the anger.

After the killing of Hiraṇyakaśipu, no one dares to come near lord Narasimha. who was with a body covered in blood and flesh, wearing entrails and roaring incessantly. in this situation, the furious sentiment is getting its peak. Here is the anubhāva like tāṭana,pīṭana,praharaṇa.

Tāvanmāmsavapākarālavapuṣam ghorāntramālādharam
Tvām maddhyesabhamiddharoṣamuṣitam durvāragurvāravam I
Abhyetum na śāśāka kopi bhuvane dūresthitā bīravaḥ
Sarve śarvaviriñcavāsavamukhāḥ pratyekamastoṣata II

Here also displayed bhayānaka rasa.

In the twentieth daśaka of the eighth Skanda, the great ascetic Durvāsa gifted a garland to Devendra, the garland was crashed by his vehicle Airāvata. Sohe got angry and reviled all devagaṇa to become aged.

Vākpāruṣyam is the vibhāva.

Lord Viṣnu takes the form of Mohini, steals the nectar from the demons, and pours it on the gods, and the angry demons fight with the

 $^{\mathrm{1}}$  Narayaniyam of Melpathur Narayanan Bhattathiri, p. 86

\_

gods. Tāṭanam, pīṭanam, and praharaṇa types of named anubhāva appeared here.

In the daśaka, thirty-three of the ninth Skanda describes the ambarīṣacarita. Ambarīṣa performed the dvadaśi fast. At that time sage Durvāsa approached Ambarīṣṣa. the king invited the sage to cheer. So he went to the Yamuna river for routines and he became late. So the King was compelled to take consummation his fast. Durvāsa knows this with his divinity. Wrathful Durvāssa reviled the king. vākpāruṣya the vibhāva represents the raudra rasa.

In the thirty-fourth daśaka, lord Viṣnu's incarnation of Rāma. After Rāma's wedding, he returns to Ayodhya with his brothers. The irate Paraśurāma created a barricade on Rāma's journey.

In the exiled life of Rāma, Sīta, and Lakṣna, the widow and demoness Śūrpaṇakha requested Rāma to marry her. At her request, Rāma gets irritated, so he sent her to Lakṣmaṇa to marry her. Irate Laskṣmaṇa lops her nose. So she gets hotblooded. Khara, Dūṣaṇa, Triśirass, and other demons are fighting with you. Cchedana is the anubhāva.

prāptayāḥ sūpaṇakhyā madanacaladhrterarthanairnnissahātma
tām saumithrau visrjya prabalamaruṣā tena nirllunanāsām /
drṣrṭainām ruṣtacittam kharabhipatitam dūṣaṇañca trimūrddham
vyāhimsīrāśarānapyayugasamadhikām stalkṣaṇādakṣatoṣma //

The thirty-sixth daśaka detailed, Rāma was the son of Jamadgani and Reṇuka. Reṇuka has a heartstring to the incubus king Citraratha. According to his father's order, Rāma assassinated her mother and his brother who was broken his command. Cchedana the anubhava is working here.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Narayaneeyam of Melpathur Narayanan Bhattathiri, p. 168

One day Kāttavīryārjuna entered the forest to hunt. The sage Jamadagni gift some wealth to him, which are collected from Kāmadenu and reached to palace. His wicked minister wonders for him to bring Kāmadenu. In the offense, Jamadagni was murdered. With the death of the sage, the Kāmadenu got angry and he drum up soldiers and finished the enemies. Haraṇa is the anubhāva.

Jamadagni was revived by Śukrācārya the master of the demoness. Rāma knows about the incident and the wicked minister stole the calf of Kāmadenu. Rāma burns with anger. He gets an arrow and a bow. He reached the Māhiṣmati the capital city of Kārttaviryārjuna with Akrţavraṇa and asked to return the calf. In their disobedience, they got angry and started to fight.

Sukrojjīvitatātavākyacalita krodho atha sakhyā samam
Bibraddhyātamahodaropanihitam cāpam kuṭhāram śarān /
Ārūḍhassahavāhayamtrkaratham māhiṣmati māvīśān
Vāgbhirvvatsamadāśuṣi kṣipitau sambrastuthaḥ samgaram //

In the forty-six daśaka of the tenth Skanda, describes the viśvarūpadarśanam. Krṣṇa steals the fruits from the youngsters. So they impute to Yaśoda that he ate the soil. Vixen Yaśoda commanded to open the mouth, so Krṣṇa displayed the fourteen words in your mouth. Pīṭanam is the anubhāva here.

In the forty-seventh daśaka, Kṛṣṇa sucking from Yaśoda, the milk was boiled over the vessel she call off the feeding and went to the kitchen. The wrathful Kṛṣṇa broke the churn with a churning stick. Tāṭanam is the anubhaya.

Sāmipītarasabhamgasamgata

Krodhabhāraparibūtacetasā

I

Manthadaṇdamupagṛḥya pāṭitam

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Narayaneeyam of Melpathur Narayanan Bhattathiri, p. 180

Hanta! Deva!dadhibhājanam tvayā ||1

Yaśoda sees the churn, gets angry and she tries to find you. At last, she finds Kṛṣṇa sitting in the mortar and giving butter. With a scowl, Yaśoda's tied Kṛṣṇa in the mortar. Fury the sthāyibhāva of ruadra rasa is working here.

In the sixty-third dasaka, Nandagopa and gapogaṇas are made arrangements for Govardhana worship. Kṛṣṇa alienate them. God Indra became wrathful. With his anger, he takes off the real rain in Govardhana Mountain. Fury is sthayibhava.

Kṛṣṇa was in hurry to kill his uncle Kamsa. On his way, a mahout passed. Kṛṣṇa shouted to him to move from the path. The mahout gets wrath and he makes the elephant to caught Kṛṣṇa. krodha is seeing here.

Hearing Kamsa's insolent words Kṛṣṇa became angry and try to kill his uncle.

Kamsassamvārya tūryam khalamatiravidan kāryamāryān pitarūmstā
Nāhantum vyāptamūrttestava ca samaśikṣaddūramulśāraṇāya I
Ruṣṭo duṣṭoktibistvam garuda ivagirim mañcamañcannudañcal
Khadgavyāvalgdussamgrahamaci ca haṭhal prāgraīraugrasenim If

In the eighty-third, the Kauravas imprisoned Sāmba the son of Kṛṣṇa for encroaching on Lakṣmaṇa the daughter of Duryodhana. Balarāma comes to Hastinapura to liberate Sāmba but Kauravas is not ready for that. Balarāma get angry, he used his weapon plough, and vibrate Hastinapura and he liberate Sāmba. Praharaṇa is the anubhāva.

In the Kurukṣetra war, Arjuna is reflected in killing Bīṣma. Kṛṣṇa declines his promise and he tries to use his sudarśanacakra to kill Bīṣma.

Nārāyanīya describes the ultimate rasa is bhakti. but this text contains raudra rasa, srmgara rasa, vīra rasa, and etc. Raudra is the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Narayaneeyam of Melpathur Narayanan Bhattathiri, p. 228

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Narayaneeyam of Melpathur Narayanan Bhattathiri, p.346

epitome of unadulterated wrath. The sthayibhava of raudra is anger or fury. Raudra rasa is contained in Nārāyaṇiya.

## **BIBLIOGRAPHY**

- Narayanan Bhattathiri, Melpathur.Narayaneeyam,(com.M.Gopalan Nair.
   M.A), Thrissur: H & C Publishing House,2022.Malayalam.
  - Muni Bharata, Nātyaśastra. Varanasi:Sampuranand Sanskrit
     University,1996. Hindi and Sanskrit.
- Dr.Bhatt. Jitharam, Sreemannarayaneeyam. New Delhi: Rashtriya
   Samskrita Sansthan ,2004. Hindi and Sanskrit.

माला

## माला

# अखिलेश्वर मिश्रः,

ज्योतिष विभागाध्यक्ष:, मद्रास संस्कृत महाविद्यालय:, मैलापुर्, चेन्नै

सर्वप्रथम 'माला' शब्द के अर्थ पर एक दृष्टि डालते हैं ; "माति, मानहेतुर्भवित - इित माला" (शब्दकल्पद्रुम ), अर्थात् जो शोभा, कान्ति,श्री, वैभव, सम्मान देती हो अथवा जो मात्रक (मापने वाला अथवा नापने वाला।) हो उसे "माला" कहते हैं। कोशकारों ने इसके नाना अर्थ दिये हैं, यथा - रेखा, लेखा, पंक्ति, श्रेणी, तित, समूह, समुचय, कण्ठहार, माल्य, स्रक्, मालिका, मालाका, मालका, राजि,वीची,आली, आवली,धारणी, गणनिका,गुणान्तिका,तांता, सिलसिला,झ्रमुट,लकीर,लहर तथा कौंध तथा इसे ही उर्दू, अरबी, फ़ारसी भाषा मे तस्बीह अथवा तसबीह, अंग्रेजी मे Rosary भी कहते हैं।

यही माला, पदार्थ तथा कामना भेद से नाना प्रकार की होती है, यथा - जपमाला, करमाला, पर्वमाला, अक्षमाला, पुष्पमाला, धारणमाला, सौन्दर्यमाला, हस्तिदन्तमाला, रल्लमाला, वैजयन्तिमाला, कनकमाला, कौस्तुभमणिमाला, कङ्कालमाला, लौहमाला, हरिद्रमाला, शंखमाला, महाशंखमाला, नरास्थिमाला, मुण्डमाला, अंगुलीमाला, रक्तचन्दनमाला, श्वेतचन्दनमाला,स्वयंभूमाला,गुञ्जामाला, खरदन्तमाला, स्फटिकमाला, रुद्राक्षमाला, भद्राक्षमाला, पुत्रजीवामाला/पुत्रजीवकमाला, तुलसीमाला, सुवर्णमाला, रौप्यमाला, ताम्रमाला, उदुम्बरमाला अथवा औदुम्बरमाला, वैडूर्यमाला, बटवीजमाला, पूगीफलमाला, जातीफलमाला, प्रवालमाला, कुशमाला, पद्माक्षमाला, अरिष्टमाला, बदरीमाला, मरीचमाला, पिचुमन्दमाला, कपर्दमाला, हरात्मिकामाला, संयुक्तमाला, मातृकामाला, नक्षत्रमाला, राशिमाला, ग्रहमाला, ज्यौतिषशास्त्र के अनुसार ग्रहों की एक स्थिति विशेष का नाम मालायोग, सूत्रमाला, कार्पासमाला तथा विभिन्न पुष्पों अथवा विभिन्न रल्लों अथवा विभिन्न धातुओं अथवा विभिन्न फलों से निर्मित एकल अथवा मिश्रित मालायों भी होती हैं।

इन समस्त मालाओं का उपयोग - देवार्चना, जप , रोगनिवारण, सौन्दर्यवर्धन अथवा श्रृंगार -प्रसाधन के लिए होता है। जप के लिए करमाला तथा अक्षमाला सर्वोत्तम मानी गई है। पुनश्च यदि इनका जप के लिए पुनर्वर्गीकरण करते हैं तो वे तीन प्रकार की मानी गई हैं; यथा -

# माला तु त्रिविधा देवि ! वर्णाक्षपर्वभेदत:।।

अर्थात् हे देवि! जप माला के तीन भेद होते हैं, प्रथमा करमाला, द्वितीया वर्णमाला तथा तृतीया मणिमाला।

करमाला - यह माला, जप केलिए सर्वश्रेष्ठा मानी गई है ; इस पर गणना का क्रम अंगुलियों के विभिन्न पर्वों पर आरोह - अवरोह के अनुसार एक विशिष्ट अनुक्रम में होता है। इसे ही शक्तिमाला भी कहते हैं।

अक्षमाला -- इसे ही अक्षर माला भी कहते हैं हिन्दू वर्णमाला अथवा देवनागरी लिपि के 'अ' से 'अ:' तक के सोलह अक्षर , 'क' से 'ह' तक के तैंतीस व्यञ्जन एवं एक वैदिक लकार जो 'ल' की विशिष्ट ध्विन है , जिसे हम 'ळकार' के रूप मे व्यक्त करते हैं, इसे महालकार भी कहते हैं। इस प्रकार कुल पचास अक्षर हुए , इन्हीं सबका अनुलोम-विलोम कम से (५०+५०) १०० वर्ण/अक्षर हुए तथा देवनागरी लिपि के अष्टवर्गाक्षर यथा (०१) अवर्ग, (०२) कवर्ग, (०३) चवर्ग, (०४) टवर्ग, (०५) तवर्ग, (०६) पवर्ग, (०७) यवर्ग तथा (०८) शवर्ग; कुल १००+०८=१०८ हुए एवं अन्त मे माला सुमेरु अथवा शिखामणि, जिसका जप में उल्लंघन नहीं करते हैं उसका प्रतिनिधि "क्ष" अक्षर , अतः समग्र रूप से मणियों की संख्या १०९ होती है किन्तु जप योग्य १०८ । ये ही अक्षर "अ" से "क्ष" पर्यन्त , अक्षमाला के स्वरूप का निर्माण करते हैं। जिस माला पर इनकी प्राण प्रतिष्ठा की जाती है, वह माला पूर्ण जाग्रत होकर साधक को श्रेय-प्रेय तथा भोग-योग प्रदान करती है।

मणिमाला -- इसे हम रत्नमाला भी कहते हैं; भिन्न-भिन्न मणियों (मनकों) अथवा रत्नों के कारण भिन्न-भिन्न मणिमालायें होती हैं । इसमे इनमे रुद्राक्ष को सर्वश्रेष्ठ मणिमाला कहा गया है ; कुछ अपवादों को छोड़कर यह रुद्राक्ष माला समस्त देवों - देवियों के मन्त्रों के जप केलिए रुद्राक्ष माला योग्य मानी गई है।

साधना तथा कामना भेद से इन मालाओं के शास्त्रों मे अनेक भेद अथवा प्रकार पाये जाते हैं। उदाहरण स्वरुप कुछ प्रमुख तथ्य यहां उपस्थापित किए जा रहे हैं ---

विष्णु की आराधना के लिए शंखमाला, गोविंद हेतु तुलसीमाला, शिव केलिए रद्राक्षमाला, गणेश जी केलिए गजदन्तमाला, सूर्य की कृपा पाने केलिए प्रवालमाला, लक्ष्मी की कृपा पाने केलिए कमलाक्षमाला, काली हेतु दन्तमाला, तारा केलिए अस्थिमाला, छिन्नमस्तिका हेतु नरास्थिमाला, त्रिपुरा हेतु रक्तचन्दनमाला, भैरवी साधना हेतु स्वयंभूमाला, मातंगी साधना हेतु गुञ्जामाला, धूमावती साधना हेतु खरदन्तमाला, बगलामुखी साधना हेतु हरिद्रामाला, कमला साधना हेतु कमलामाला, भुवनेश्वरी देवी की साधना हेतु स्फटिकमणिमाला, यक्षिणी साधना हेतु वटबीजमाला, सरस्वती की कृपा पाने केलिए स्फटिकमाला, मोती की माला, मूंगा की माला, रुद्राक्ष माला अथवा पुत्रजीवकमाला श्रेष्ठ मानी गई है,

भैरवी की साधना हेतु सुवर्ण, स्फटिक अथवा मुक्ताफलमाला उत्तम मानी गई है; इसी प्रकार संयुक्तमालाओं का भी उल्लेख प्राप्त होता है, यथा- रुद्राक्ष तथा सुवर्णमणि ( मनका/दाना ) माला हिरहरात्मिका मानी गई है, जो हरिहर की साधना हेतु श्रेष्ठ मानी गई है, इसी प्रकार रुद्राक्ष तथा रजत की माला शिवब्रह्मात्मिका मानी गई है, इसी क्रम मे नवग्रहों केलिए नवग्रह रत्नमाला इत्यादि।

माला

इसी के अनुक्रम में कामना भेद से भी मालाओं का वर्गीकरण पाया जाता है; यथा - सर्वकार्यार्थ, अभीष्टिसिद्ध तथा कामना सिद्धि केलिए - रुद्राक्षमाला, पृष्टिहेतु - कमलाक्षमाला अथवा पद्माक्षमाला, मोक्ष हेतु - मुक्ताफलमाला, कान्ति हेतु - चन्दनमाला विशेषकर यहां श्वेत चन्दन ही ग्राह्य है , वशीकरण प्रयोग हेतु - प्रवालमाला, मोहनकार्य हेतु - गुज्जामाला, भाग्य एवं सम्पदा हेतु - भद्राक्षमाला, धन-धान्य तथा पुत्र हेतु - पुत्रजीवकमाला, राज्यलाभ हेतु - रुद्राक्षमाला, विद्वेषण कर्म हेतु - अरिष्टमाला (भाषा में रीठा भी कहते हैं।) , मारण प्रयोग हेतु वदरीमाला, शत्रु भय निवारण केलिए - मरीचमाला, विनाशकार्य हेतु पिचुमन्दमाला तथा निम्बकाष्टमाला, तत्काल अभीष्टिसिद्धि हेतु महाशंखमाला, सिद्धियों केलिए - दन्तमाला, सर्वशत्रु विनाश हेतु - अस्थिमाला, शत्रु विशेष के मारण हेतु - गर्दभदन्तमाला, साधना मे गुरुता प्राप्ति केलिए - गजदन्तमाला, सर्वविद्या पारंगत होने केलिए - स्वयंभूपुण्यमाला, वाक्सिद्धि केलिए रफ्तिकमाला, भूत नाश हेतु - उदुम्बरमाला, दारिद्य नाश हेतु- रुद्राक्षमाला, षड्विध ऐश्वर्य प्राप्ति केलिए - कपर्दमाला/कपर्दिमाला, सात्त्विक एवं राजसिक सिद्धि केलिए रजतमाला, श्री , वैभव एवं अर्थलाभ केलिए प्रवालमणिमाला, पातक, दोषमुक्ति एवं शान्ति केलिए कुशकण्टक अथवा कुशमूलमाला तथा अभिचार कर्मों केलिए कमलमाला ग्राह्य मानी जाती है।

कामना तथा साधना भेद से मालाओं के गूंथने केलिए सूत्र/सूत्रों का भी विधान अथवा वर्णन पाया जाता है; यथा उदाहरण - शान्ति तथा पुष्टि कर्म केलिए कमलसूत्र, आकर्षक तथा उच्चाटन कर्म केलिए अश्वपुच्छ के केश का उपयोग होता है, मारण प्रयोग केलिए मानव के नसों से निर्मित चर्म सूत्र का प्रयोग किया जाता है एवं शेष समस्त कार्यों केलिए कार्पाससूत्र का प्रयोग करना शुभद होता है। इन समस्त मालाओं का गुम्फन (गूंथना) यदि श्रेष्ठ ब्राह्मण, कुमारिका अथवा श्रेष्ठाब्राह्मण कुमारिका के हाथों से निर्मित हों, तो ये मालायें अति प्रशस्ता मानी गई हैं।

विशेष-- निर्धारित मनकों ( दाने ) से कम अथवा अधिक, टूटी - फूटी मनकों वाली माला धारण करना अथवा ऐसी माला से जप करने का शास्त्रों में निषेध किया गया है। जप काल में सुमेरु (पर्वत) का उल्लंघन कदापि नहीं करना चाहिए, मनकों को जप करते समय अपनी ओर फेरना चाहिए, माला को जप करते समय अपने हृदय के निकट रखना चाहिए, जपकाल में माला ढ़ंकी होनी चाहिए, जपते समय माला से नख तथा तर्जनी अंगुली का स्पर्श नहीं कराना चाहिए, जप के पश्चात् जपमाला को

पवित्र तथा ऊंचे स्थान पर ही रखना चाहिए, जपमाला तथा धारणमाला भिन्न-भिन्न होनी चाहिए, जपकाल में दिशाओं का भी ध्यान रखना चाहिए यथा - वशीकरण केलिए पूर्वाभिमुख, अभिचार कर्म हेतु दिक्षणाभिमुख,धनप्राप्ति केलिए पश्चिमामिमुख एवं आयु-रक्षा-पृष्टि-तथा विद्या इत्यादि समस्त अन्य कर्मों केलिए उत्तराभिमुख जप करना चाहिए। जप के मध्य में बोलना- ऊंघना आदि वर्जित है, माला पूरी होने पर उठ अथवा बोल सकते हैं। माला स्वयं में एक देवीस्वरुपा है, अतः जप के प्रारंभ एवं पश्चात् मालादेवी की भी प्रार्थना करनी चाहिए। मनकों के आधार पर भी काम्य कर्मों की सिद्धि का वर्णन प्राप्त होता है, यथा-- २५ मनकों की माला से मोक्ष की प्राप्ति, ३० मनकों वाली माला से धन प्राप्ति, २० मनकों वाली माला से सर्वार्थसिद्धि, अभिचार केलिए १५ मनकों वाली माला, ५४ मनकों वाली माला से काम्यसिद्धि तथा १०८ मणियों ( मनकों ) वाली माला सर्वसिद्धि प्रदात् कही गई है।

अब जपमाला अथवा धारणमाला के मणियों ( मनकों ) की संख्या १०८ ही होना चाहिए , इसके कुछ कारणों पर विचार करते हैं ; "प्रथम " तो हम इसके अक्षमाला के वर्णन क्रम मे पूर्व मे ही स्पष्ट रूप से वर्णित कर चुके हैं कि समस्त देवनागरी लिपि के ५०+५० अक्षरों तथा ०८ वर्गों के प्रथमाक्षरों के न्यास कम के कारण १०८ की संख्या प्राप्त होती है, इसीलिए माला के मनकों की संख्या भी १०८ मानी गई है। "द्वितीय" हिन्दू ज्योतिष शास्त्र के अनुसार 'रविमार्ग' अथवा क्रान्तिवृत पर प्रमुखतम २७ ( सत्ताइस ) नक्षत्र होते हैं, इन सत्ताइसों नक्षत्रों को पुनः चार - चार चरणों विभाजित किया गया है, जिन्हें हम पाद अथवा चरण कहते हैं। इस प्रकार क्रान्तिवृत्तीय प्रमुख नक्षत्रों के समस्त चरणों की संख्या ( २७×४) १०८ होती है, इसीलिए माला के मनकों की संख्या हमारे पूर्वजों ने १०८ ही निर्धारित की । "तृतीय" कारण - हिन्दू ज्योतिष शास्त्र के अनुसार द्वादश राशियां हैं जो सवा दो - सवा दो ( सपाद द्वे -सपाद द्वे ) नक्षत्रों अर्थात् नव - नव चरणों से युक्त हैं , अतः इन समस्त नक्षत्र चरणों की संख्या ( १२×९ ) भी १०८ ही सिद्ध होती है। इसी प्रकार २७ नक्षत्रों को चारों दिशाओं की संख्या से गुणने ( २७×४ ) पर भी हमे १०८ की संख्या प्राप्त होती है; ठीक इसी प्रकार जब हम द्वादश राशिसंख्या ( १२ ) को ग्रहों की संख्या (९) से गुणन करते हैं तब भी हमे गुणनफल के रूप मे १०८ की प्राप्ति होती है। एतद्तिरिक्त एक अहोरात्र में एक स्वस्थ व्यक्ति के श्वासोच्छ्वास की संख्या, ग्रंथोक्त एक वर्ष में मुद्धर्तौं ( काल का एक मात्रक विशेष ) की संख्यायें भी , जिन्हें जब हम १०० अथवा २०० से विभाजित करते हैं तो भी हमे १०८ की संख्या प्राप्त होती है। इसी प्रकार से कुछ भिन्न मतानुयायियों के अनुसार विचार करते हैं तो बौद्ध मतानुयायी १०८ मनकों वाली माला को मान्यता प्रदान करते हैं, जापानी बौद्धमत के अनुसार मनकों को संख्या ११२ मानी गई है, जिसे हमारे यहां साभिजित् नक्षत्र गणना मानने पर २८ ( नक्षत्र संख्या ) × ४ ( चरण संख्या ) = ११२ आता है ; इस प्रकार से ये हिन्दुओं के प्रति ऋणी हैं । यहां पिप्पल के काष्ट्र की मनका बड़ी पवित्र मानी गई है तथा इसका कारण 'बोधी वृक्ष ' ही मानना चाहिए। तिब्बती माला का नाम 'थेंगवा' है। ईरान, इराक तथा अरब देशों मे माला के मनकों की संख्या ९९ अथवा १०१ मानी गई है ईसाइयों मे १०० अथवा १५० मणियों वाली माला की मान्यता है, यहूदी मतानुयायियों में ९९ तथा ३२ मणियों की मालायों का व्यवहार होता है। प्राचीन मिस्र देश मे हजार मणियों वाली मालाओं का प्रयोग मृत्युसंस्कार के समय मे करने की परिपाटी का उल्लेख प्राप्त होता है। इसी प्रकार जैन मतावलम्बी भी हिन्दुओं के जैसा अथवा कभी - कभी ११ मनकों वाली मुक्ताफलमाला को व्यवहार मे लाते हैं, इनके यहां कहीं - कहीं छिटपुट २४ मणियों वाली मालाओं का भी उल्लेख प्राप्त होता है, जिसे ये अपने तीर्थंकरों की संख्या से जोड़ते हैं।

तथा अन्त मे इस प्रसिद्ध दोहे के उत्तरार्द्ध से लेख को विराम विराम दिया जाता है ----मनका - मनका छोड़ के , मन का मनका फेर ॥

# श्रीमन्नारायणीयस्तोत्रे रसभावोन्मीलनम्

#### C.K.SIVARAMAKRISHNAN

Ph.d. Research scholar Department of Sanskrit, University of Madras

गुरुपवनपुरे भासमानं ब्रह्मतत्त्वं श्रीकृष्णं प्रणम्य आयुरारोग्यसौख्यार्थं च प्रार्थियत्वा परमपूज्य श्री मेल्पत्तूर नारायण भट्टतिरि महापण्डितेन विरचिते नारायणीयाख्ये स्तोत्रग्रन्थे रसभावोन्मीलनं इति विषयं अधिकृत्य अहं मम शोधपत्रं समर्पयामि ।

श्रीपदमपुराणे उत्तरखण्डे श्रीमद्भागवतमाहात्म्ये कुमारनारदसंवादे द्वितीयेऽध्याये देवर्षिः नारदः कथयति

सत्यादित्रियुगे बोधवैराग्यौ मुक्तिसाधकौ

कलौ तु केवला भिक्तः ब्रह्मसायुज्यकारिणी । प. पु. अ. 2 श्लो. 4 अलंबतैरलं तीर्थेरलं योगैरलं मखैः

अलं ज्ञानकथालापैः भक्तिरेकैव मुक्तिदा। प. पु. अ. 2 श्लो. 21

अत एव नारायणभट्टतिरिमहाशयः अपि स्वग्रन्थे श्रीमन्नारायणीये भगवतः स्वरूपं तथा भक्तिमहत्त्वं नाम द्वितीये दशके पञ्चमे श्लोके एवं वर्णयति

> लक्ष्मीस्तावकरामणीयकहतैवेयं परेष्वस्थिरे-त्यस्मिन् अन्यदिप प्रमाणमधुना वक्ष्यामि लक्ष्मीपते ये त्वद्ध्यानगुणानुकीर्तनरसासक्ता हि भक्ता जना-स्तेष्वेषा वसति स्थिरैव दियतप्रस्तावदत्तादरा। ना. द. 2 इलो. 5

हे लक्ष्मीपते ! इयं लक्ष्मीः तावक रामणीयकहता एव परेषु अस्थिरा इति अस्मिन् अन्यत् प्रमाणं अपि अधुना वक्ष्यामि । ये भक्ताः जनाः त्वद्ध्यानगुणानुकीर्तनरसासक्ताः हि तेषु एषा दयितप्रस्तावदत्तादरा स्थिरा एव वसति ।

उपर्युक्तश्लोकेन तेषु भक्तेषु रसासक्तेषु स्थिरा एव स्थायीरूपेण एव वसित इत्यनेन व्यक्ततया ज्ञातुं शक्यते यत् भिक्तयोगेन भगवद्भक्त्या एवं भगवतः नामसंकीर्तनेन परमानन्दप्राप्तिः सुलभतया लभ्यते । तादृश परमानन्दप्राप्तिः एव रसो वै सः, रसं लब्धैवायमानन्दीभवति इत्युक्तिदशा भावरसानुभूतिः । तमेवार्थं दृढीकरोति द्वितीये दशके सप्तमे श्लोके

एवंभूततया हि भक्त्यभिहितो योगः स योगद्वयात् कर्मज्ञानमयात् भृशोत्तमतरो योगीश्वरैर्गीयते सौन्दर्येकरसात्मके त्विय खलु प्रेमप्रकर्पात्मका भिक्तिर्निःश्रममेव विश्वपुरुषैर्लभ्या रमावल्लभ।ना. द. 2 श्लो. 7 हे रमावल्लभ! एवंभूततया हि भक्त्यिभिहितः सः योगः कर्मज्ञानमयात् योगद्वयात् भृशोत्तमतरः इति योगीश्वरैः गीयते।सौन्दर्येकरसात्मके त्विय प्रेमप्रकर्षात्मका भिक्तः विश्वपुरुषैः निःश्रमं एव लभ्या खलु इति कथयति। केचन पुनः तर्कपथे क्लिष्ट्वा चित्तार्द्रवत्वं ऋते ब्रह्माख्यं तव वपुः इति चिचिन्त्य बहुभिः जन्मान्तरैः मनननिदिध्यासनद्वारा मोक्षपदं प्राप्नुवन्ति।

अतः स्वस्वनित्यनैमित्तिकधर्मकर्मणां यथाशास्त्रं निष्कामभावेन सदैव करणं एव कर्मयोगः इति तेन फलप्राप्तिः न शीघ्रं संभवति । एवमेव उपनिषदादिग्रन्थेषु प्रतिपादितस्य ब्रह्मज्ञानस्य प्राप्तिरूपः ज्ञानयोगः इन्द्रियपरोक्षतायाः कारणेन मनसः कृते दुःसाध्यं भवति । अत एव भट्टतिरिमहाशयः कथयति

निष्कामं नियतस्वधर्मचरणं यत्कर्मयोगाभिधं तद् दूरेत्यफलं यदौपनिषदज्ञानोपलभ्यं पुनः तत्त्वव्यक्ततया सुदुर्गमतरं चित्तस्य तस्मात् विभो त्वत् प्रेमात्मकभिक्तरेव सततं स्वादीयसी श्रेयसी । ना. द. 2 क्लो . 8

एतदेव दृढीक्रियते आचार्यमधुसूदनसरस्वती यतिवरेण श्रीमद्भिक्तरसायनाख्ये स्वग्रन्थे प्रथमोल्लासे प्रप्रथमं

नवरसिमिलितं वा केवलं वा पुमर्थं परमिह मुकुन्दे भक्तियोगं वदन्ति निरुपमसुखसंविद्रूपमस्पृष्टदुःखं

तमहमखिलतुष्ट्यैशास्त्रदृष्ट्या व्यनज्मि । इति । भ. र. उ.1 श्लो. 1

नवरसिमिलितं अथवा स्वतन्त्ररूपेणयुक्तं सर्वत्र विद्यमानं मुकुन्दविषयकं भिक्तयोगं परमं पुरुषार्थं वदन्ति । तादृशं अनुपम सुखप्राप्तिरूपं अत्यन्तदुःखिनवृत्तिरूपं भिक्तयोगं अहं शास्त्रदृष्ट्या वदामि इति कथयित यतिवरः । अलङ्कारशास्त्रे श्रृङ्गारहास्यकरुणरीद्रवीरभयानकबीभत्साद्भुतशान्तादयः नव रसाः प्रसिद्धाः सन्ति । एवमेव रितर्हासञ्चशोकञ्च क्रोधोत्साहोबलं तथा जुगुप्सा विस्मयः शमः स्थायी भावो नवक्रमात्

एवमेव भिक्तः अपि देवादिविषयकरितः इति कथयित । अत्र आचार्याणां कथनमस्ति यत् भिक्तः एवं वात्सल्यः च पृथक्रूपेण रसत्वं न प्राप्नुवतः । यतः एतयोः आधारभूतस्थायिभावः न मौलिकः प्रत्युत स्नेहस्य रूपान्तरमात्रमेव । यथा ज्येष्ठस्य अनुजं प्रति स्नेहः वात्सल्यः अनुजस्य ज्येष्ठं प्रति स्नेहः भिक्तः अथवा श्रद्धा इति कथ्यते । एवं देवताविषयकरितभावः एव भिक्तः इति अस्य अभिप्रायः

# न भावहीनोऽस्ति रसः न भावो रसवर्जितः परस्परकृता सिद्धिः अनयोः रसभावयोः।

इति नियमानुसारं न रसेन विना भावः न भावेन विना रसः। अतः भिक्तः भावः एव या सर्वरससाधारणा भवित । भिक्तः स्वतन्त्ररूपेण रसः एव इति कथयित श्रीरूपगोस्वामिमहाशयः स्वग्रन्थे भिक्तरसामृतिसन्धौ । अतः एते देवताविषयकरितं भावं कथयिन्त । कृष्णविषयकं भिक्तं रसं विगणयिन्त । यतः कृष्णः न केवलं देवः किन्तु साक्षात् परब्रह्मरूपेण तैः दृश्यते ।

श्रीमेल्पत्तूरनारायणभट्टतिरिमहाशयः अपि गुरुवायुपुरेशं श्रीकृष्णं एवमेव पश्यति । अत एव स्वग्रन्थारम्भे प्रथमश्लोके भगवतः स्वरूपं तथा माहात्म्यं च एवं वर्णयति ।

> सान्द्रानन्दावबोधात्मकमनुपमितं कालदेशावधिभ्यां निर्मुक्तं नित्यमुक्तं निगमशतसहस्रेण निर्भास्यमानं अस्पष्टं दृष्टमात्रे पुनरुरुपुरुषार्थात्मकं ब्रह्मतत्त्वं

तत्तावदभातिसाक्षादगुरुपवनपुरे हन्त ! भाग्यं जनानाम्। ना. द. 1 श्लो. 1

मेल्पत्तूरनारायणभट्टतिरिमहाशयस्य ग्रन्थे श्रीमन्नारयणीये सर्वत्र भिक्तभावरूपस्य भिक्तरसस्य प्रवाहः द्रष्टुं शक्यते । का भिक्तः?भक्तः च कः?इति विषये आदिशङ्करभगवद्पादाः शिवान्दलहर्या अति सरलतया कथितवन्तः

अंकोलं निजबीजसन्तितरयस्कान्तोपलं सूचिका साध्वी नैजिवभुं लता क्षितिरुहं सिन्धुस्सरिद्धल्लभम् प्राप्नोतीह यथा तथा पशुपतेः पादारिवन्दद्वयं चेतोवृत्तिरुपेत्य तिष्ठित सदा सा भिक्तरित्युच्यते। शि.ल. २लो. 61

मधुसूदनसरस्वतीयतिवरः स्वग्रन्थे भगवद् भिकररसायने भक्तेः लक्षणं एवं कथयति

द्रुते चित्ते प्रविष्टा या गोविन्दाकारता स्थिरा

सा भिक्तिरित्यभिहिता विशेषस्त्वधुनोऽच्यते। भ. र. उल्लास 2 श्लो. 1

भक्तविषये श्रीशङ्करभगवद्पादाः वनेचरं भक्तकण्णप्यं तस्य भिक्तं च उदाहरणरूपेण दत्वा एवं वर्ण यति।

> मार्गावर्तितपादुका पशुपतेरंगस्य कूर्चायते गण्डूषांबुनिषेचनं पुरिरपोर्दिव्याभिषेकायते किंचिद्भक्षितमांसशेषकबलं नव्योपहारायते भक्तिः किं न करोत्यहो वनचरो भक्तावतंसायते।शि.ल २लो. 63

श्रीमदभागवतपुराणे श्रीव्यासमहर्षिणा उक्तं भक्तिविषये

श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम्। भा. स्क. 7 अ. 5 २लो. 23 इति पुंसार्पिता विष्णौ भिक्तश्चेन्नवलक्षणा

क्रियते भगवत्यद्धा तन्मन्येऽधीतमृत्तमम् । भा. स्क. ७ अ. ५ २लो. 24

तद्वत् अत्रापि नारायणीये मेल्पत्तूर नारायणभट्टतिरिमहाशयः श्रीकृष्णं प्रार्थयति

पठन्तो नामानि प्रमदभरसिन्धौ निपतिताः स्मरन्तो रूपं ते वरद कथयन्तो गुणकथाः चरन्तो ये भक्तास्त्विय खलु रमन्ते परममू-नहं धन्यान् मन्ये समधिगतसर्वाभिलिषतान्।ना. द. 3 क्लो. 1

हे वरद ! ते नामानि पठन्तः रूपं स्मरन्तः गुणकथाः कथयन्तः प्रमदभरसिन्धौ निपतिताः चरन्तः ये भक्ताः त्विय खलु रमन्ते अमून् परं अहं समिधगत सर्वाभिलिषतान् धन्यान् मन्ये।

अस्मिन् इलोके भक्तस्य स्वभावं एवं वैष्णवभक्तेः भिन्नभिन्नांकप्रकाराणां पूर्वोक्त श्रवणनामसंकीर्त नरूपस्मरणगुणकथाकथनादीनां उल्लेखः वर्तते । चरन्तः इत्यनेन तीर्थदर्शनाय लोकसेवायै भक्तिप्रचाराय सत्संगत्यर्थ इति भ्रमणं भक्तानं कृते बहूपयोगप्रदं भवति ।

कीदृशाः पुरुषाः ईश्वरं भजन्ते इति विषये महर्षिणा व्यासेन उक्तं भगवदगीतायां

चतुर्विधा भजन्ते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन

आर्तो जिज्ञासुरर्थार्थी ज्ञानी च भरतर्षभ। भ. गी. अ. 7 २लो. 16

अत्र भट्टतिरिमहाशयः आर्तः वातरोगपीडितः स्व मानसिकपीडां शारीरिकवेदनां च प्रप्रथमं अनेन श्लोकेन सकरुणं संकेतयति।

> गदिक्लष्टं कष्टं तव चरणसेवारसभरे प्यनासक्तं चित्तं भवति बत विष्णो कुरु दयाम् भवत्पादाम्भोजस्मरणरसिको नामनिवहा-

नहं गायं गायं कृहचन विवत्स्यामि विजने।ना. द. 3 क्लो. 2

अनेन मेल्पत्तूरनारायणभट्टितिरिमहाशयस्य आत्मिनवेदनं सम्यक् ज्ञातुं शक्यते । एतादृशसंकेतः पाहि मां कृष्ण राोगात् ( ना द 99 10 ) इति चरमपूर्व दशक पर्यन्तं द्रष्टुं शक्यते । अत एव जनश्रुतिः प्रसिद्धा अस्ति यत् यदा भट्टितिरिमहाशयः चरमपूर्वदशकं भगवते श्रावयित तदा तस्यामेव रात्रौ तस्मै भगवतः श्रीकृष्णस्य दर्शनं अलभत इति ।

एवमेव भक्तिरूपरसभावस्य प्रवाहः तृतीयदशकस्यान्ते दशमे श्लोके द्रष्टुं शक्यते ।

किमुक्तैर्भूयोभिस्तव हि करुणायावदुदिया-दहं तावद्देव प्रहितविविधार्त्तप्रलिपतः पुरः क्लृप्ते पादे वरद तव नेष्यामि दिवसान् यथाशक्ति व्यक्तं नितनुतिनिषेवाविरचयन्।ना. द. 3 श्लो. 10 172 रसिकप्रिया : विलासः- ९ ISSN: 2454 - 2547

भूयोभिः उक्तैः किम् ? वरद ! देव ! तव करुणा यावत् उदियात् तावत् अहं प्रहितविविधार्त्त प्रलिपतः पुरःक्लुप्ते तव पादे नितन्ति निषेवा विरचयन् दिवसान् नेष्यामि । व्यक्तम् ।

अनेन नारायणभट्टतिरिमहाभागः भगवतः चरणयोः आत्मार्पणं कृत्वा दृढिनिश्चयेन अनन्याश्रयतां प्रमाणीकरोति यत् यावत् भवान् मां उद्धरित तावत् अहं भवतः सिन्धिं न त्यक्ष्यामि अत्रैव दिवसान् नेष्यामि इति आत्मार्पणं करोति ।

एवं तृतीये दशके श्रवणकीर्तनादिनवविधभिक्तं प्रकटीकृत्य अन्ते आत्मिनवेदनं कृत्वा एकनविततमे दशके भिक्तरसभावस्य महत्त्वं प्रतिपादयित प्रथमे श्लोके

> श्रीकृष्ण त्वत्पदोपासनमभयतमं बद्धिमथ्यार्थदृष्टे-र्मर्त्यस्यार्तस्य मन्ये व्यपसरित भयं येन सर्वात्मनैव यत्तावत्त्वत्प्रणीतानिह भजनविधीनास्थितो मोहमार्गे

धावन्नप्यावृताक्षः स्खलति न कुहचित् देवदेवा खिलात्मन्।ना. द. 91 श्लो.1

अखिलात्मन् देवदेव श्रीकृष्ण बद्धिमध्यार्थदृष्टेः आर्तस्य मर्त्यस्य त्वत्पादोपसेवनं अभयतमं मन्ये। येन एव भयं सर्वात्मना व्यपसरित।यत् तावत् इह त्वत्प्रणीतान् भजनविधीन् आस्थितः मोहमार्गे आवृताक्षः धावन् अपि कुहिचत् न स्खलित।

मायया निर्मिते मिथ्यारूपे असत्ये अस्मिन् जगित भगवद्भजनं एव समस्तदुःखभयामयादिकं दूरीकर्तु एकः सुलभः मार्गः।मोहमार्गः अज्ञानस्य मार्गः अस्ति । एतादृशमार्गे सांसारिकसुखवस्तूनां आकर्ष णेन तत्त्वबोधं विना असावधानतया कामक्रोधादियुक्तः यत्रकुत्रापि विचरन् अन्ते नरः नाशं गछिति।यदि नरः लौिकिकविषयेषु अनियन्त्रितासिक्तयुक्तः भवेत् तदा तस्य नाशः सुनिश्चितः एव।

तदुक्तं व्यासमहर्षिणा श्रीमद्भगवद्गीताायां

ध्यायतो विषयान् पुंसः सङ्गस्तेषूपजायते सङ्गात्सञ्जायते कामः कामात् क्रोधोऽभिजायते । भ. गी. 2 श्लो. 62 क्रोधात्भवति संमोहः संमोहात् स्मृतिविभ्रमः

स्मृतिभ्रंशात् बुद्धिनाशः बुद्धिनाशात् प्रणश्यति। भ. गी. 2 श्लो. 63

अत एव मेल्पत्तूरनारायणभट्टतिरिमहाशयः श्रीकृष्णं प्रार्थयित यत् मे सदा श्रीमतां सङ्गमः भूयात् इति । तेन भक्तिः सुदृढा भवति इति । यथा

> भक्तेरुत्पत्तिवृद्धी तव चरणजुषां सङ्गमेनैव पुंसा-मासाद्ये पुण्यभाजां श्रिय इव जगित श्रीमतां सङ्गमेन तत्सङ्गो देव भूयात् मम खलु सततं तन्मुखादुन्मिषदिभ-स्त्वन्माहात्स्यप्रकारैर्भवित च सुदृढा भिक्तरुद्धतपापा। ना . द. 91 श्लो. 4

जगित श्रीमतां सङ्गमेन श्रियः इव भक्तेः उत्पत्तिवृद्धी तव चरणजुषां पुण्यभाजां पुंसां सङ्गमेन एव आसाद्ये।हे देव मम खलु सततं तत्सङ्गः भूयात् ।तन्मुखात् उन्मिषदिभः त्वन्माहात्स्यप्रकारेः उद्धूतपापा सुदृढा भक्तिः भवति च। अनेन अस्माभिः सम्यक् अवगन्तुं शक्यते यत् सत्सङ्गत्या भिक्तः, भिक्तभावेन मायायाः मुक्तिः, एतादृशमहामायायाः सांसिरकमोहजालात् मुक्तिं प्राप्य ऐक्यबोधः, ऐक्यबोधेन भीतिनाशः, भीतिनाशात् भिक्तरसानुभूतिः आत्मजयः अन्ते परमानन्दप्रातिः च सिद्धयति इति ।

संसारे यद्यपि परमपुरुषार्थमोक्षप्राप्तेः मार्गाः अनेके सन्ति तथापि

नारायणभट्टतिरिमहाभागाः

केवलं भिक्तरूपरसभावं एव स्वीकुर्वन्ति । यतः सः मार्गः एव सरलः शीघ्रफलप्रदायिनी च भवति । तदुक्तं व्यासमहर्षिणा श्रीमदभागवतपुराणे

सर्वभूतेषु यः पश्येत् भगवदभावमात्मनः भूतानि भगवत्यात्मन्येष भागवतोत्तमः। भा. स्क. 11 अ. 2 श्लो. 45 तमेवार्थ दृढतया वर्णयति

भूतान्येतानि भूतात्मकमपि सकलं पिक्षमत्स्यान् मृगादीन् मर्त्यान् मित्राणि शत्रूनपि यमितमतिस्त्वन्मयान्यानमानि त्वत्सेवायां हि सिद्धयेन्मम तव कृपया भिक्तदार्द्धयं विराग-स्त्वत्तत्त्वस्यावबोधोऽपि च भुवनपते यलभेदं विनैव।ना. द. 91 श्लो. 6

यमितमितः त्वन्मयानि एतानि भूतानि पिक्षमित्यान् मृगादीन् मर्त्यान् मित्राणि शत्रून् अपि भूतात्मकं सकलं अपि आनमानि । हे भुवनपते त्वत्सेवायां हि तव कृपया भिक्तदार्द्धयं विरागः त्वत्तत्त्वस्य अवबोधः अपि च यत्तभेदं विना एव मम सिद्धयेत् ।

अस्य भावः अस्ति यत् पञ्चभूतात्मकेषु सर्वेष्वपि जीवेषु ईश्वरस्य सान्निध्यं अस्ति एव । अतः सर्वे अपि जीवाः अभेदात्मरूपेण भगवान् एव । सर्वेषां जन्तूनां सेवा अथवा नमनं साक्षात् ई श्वरसेवा अथवा ईश्वरं पूजनं भवति । एतादृशभगवद्सेवया पारमार्थिकतत्त्वानां ज्ञानवैराग्यभक्तयः सममेव लभ्यन्ते । यत्मभेदं विना इत्यनेन भगवद्पाप्तिहेतुकं ज्ञानकर्मयोगाभ्यासादिकं विना केवलं ईश्वरसेवनं एव पर्याप्तं यया उपर्युक्तज्ञानवैराग्ययोगभ्यासभक्तयः सुलभतया लभ्यन्ते ।

अतः किलयुगे भगवद्प्राप्तये या मोक्षप्राप्तये भगवन्नामपारायण स्तवन संकीर्तन श्रवण चिरतवर्णनादयः एते उपायाः कथिताः व्यासमहर्षिणा श्रीमद्भागवतपुराणे । चतुर्षु युगेषु भगवतः स्वरूपं एवं किलयुगे विशेषतः नामसङ्कीर्तनस्य प्राधान्यं च व्यक्ततया उक्तं महर्षिणा ।

कृते शुक्लश्चतुर्बाहुर्जिटलो वल्कलाम्बरः कृष्णाजिनोपवीताक्षान् बिभ्रद दण्डकमण्डलू । भा. स्क. 11 अ. 5 श्लो. 21 त्रेतायां रक्तवर्णोऽसौ चतुर्बाहुस्त्रिमेखलः हिरण्यकेशस्त्रय्याला सुक्सुवाद्युपलक्षणः । भा. स्क. 11 अ. 5 श्लो. 24 द्वापरे भगवाञ्छ्यामः पीतवासा निजायुधः श्रीवत्सादिभिरङ्कैश्च लक्षणैरुपलक्षितः । भा. स्क. 11 अ. 5 श्लो. 27

नानातन्त्रविधानेन कलाविप यथा श्रृणु । भा. स्क. 11 अ. 5 श्लो. 31 कृष्णवर्ण त्विषाकृष्णं साङ्गोपाङ्गास्त्रपार्षदम्

यज्ञैः सङ्कीर्तनप्रायैर्यजन्ति हि सुमेधसः। भा. स्क. 11 अ. 5 रुलो. 32 प्रस्तुतग्रन्थे नारायणीये संग्रहेण कथितम्।

इवेतच्छायं कृते त्वां मुनिवरवपुषं प्रीणयन्ते तपोभिः त्रेतायां सुक्सुवाद्यङ्कितमरुणतनुं यज्ञरूपं यजन्ते सेवन्ते तन्त्रमार्गैर्विलसदिरगदं द्वापरे श्यामलाङ्गं नीलं सङ्कीर्तनाद्यैरिह कलिसमये मानुषास्त्वां भजन्ते।

मानुषाः कृते श्वेतच्छायं मुनिवरवपुषं त्वां तपोभिः प्रीणयन्ते त्रेतायां सुक्सुवाद्यङ्कितं अरुणतनुं यज्ञरूपं त्वां यजन्ते । द्वापरे विलसदिरगदं श्यामलाङ्गं त्वां तन्त्रमार्गेः सेवन्ते । इह कलिसमये नीलं त्वां सङ्कीर्तनाद्यैः भजन्ते

एवञ्च कलियुगे यद्यपि अनेके भक्ताः भविष्यन्ति तथापि विशेषतः दक्षिणभारते अधिकाधिकसंख्याकाः भक्ताः नारायणपरायणाः भविष्यन्ति इति कथितं व्यासमहर्षिणा

कलौ खलु भविष्यन्ति नारायण परायणाः

क्वचित् क्वचित् महाराज द्रमिडेषु च भूरिशः। भा. द. 11 अ. 5 २लो. 38 ताम्रपर्णी नदी यत्र कृतमाला पयस्विनी

कावेरी च महापुण्या प्रतीची च महानदी । भा. द. 11 अ. 5 २लो. 39 ये पिबन्ति जलं तासां मनुजा मनुजेश्वर

प्रायो भक्ता भगवित वासुदेवेऽमलाशयाः । भा. द. 11 अ. 5 श्लो. 40 भइतिरिमहाशयः अपि संग्रहेण कथयित स्वग्रन्थे

भक्तास्तावत् कलौ स्युर्द्रमिलभुवि ततो भूरिशस्तत्र चोच्चैः कावेरीं ताम्रपर्णीमनु किल कृतमालाञ्च पुण्यां प्रतीचीं हा मामप्येतदन्तर्भवमिप च विभो किञ्चिदञ्चद्रसं त्व-य्याशापाशैर्निबध्य भ्रमय न भगवन् पूरय त्विनषेवाम्।

कलौ तावत् भक्ताः स्युः । द्रमिलभुवि ततः भूरिशः भक्ताः स्युः तत्र च कावेरीं ताम्रपर्णी कृतमालां पुण्यां प्रतीचीं च अनु उच्चैः भक्ताः स्युः किल । हे विभो एतदन्तर्भवं अपि च त्विय किञ्चित् अञ्चद्रसं मां अपि आशापाशैः निबध्य न भ्रमय । भगवन् त्विन्षिवां पूरय इति भिक्तभावसहितं सभयं निवेदयित आशापाशैः निबध्य मां न भ्रमय । यतः एते आसुरगुणाः तदुक्तं भगवदगीतायाम्

आशापाशशतैर्बद्धाः कामक्रोधपरायणाः

ईहन्ते कामभोगार्थं अन्यायेनार्थसञ्चयान्। भ. गी. अ. 16 इलो. 12

अन्ते सर्वात्मना भिक्तभावयुक्तं शरणं उपगतः भट्टतिरिमहाशयः प्रार्थयित कलौ मुक्तिप्रदानि वस्तूनि अधिकृत्य कथयित तेषु वस्तुषु आसितं जनियतुं च प्रार्थयित । गङ्गा गीता च गायत्री अपि च तुलिसका गोपिकाचन्दनं तत् सालग्रामाभिपूजा परपुरुष तथैकादशी नामवर्णाः एतान्यष्टाप्ययत्नान्यिय किलिसमये त्वत्प्रसादप्रवृद्धया क्षिप्रं मुक्तिप्रदानीत्यभिदधुः ऋषयस्तेषु मां सञ्जयेथाः। ना. द. 92 क्लो. 9

गंगा गीता च गायत्री अपि च तुलिसका तत् गोपिकाचन्दनं सालग्रामाभिपूजा तथा एकादशी नामवर्णा अयत्नानि एतानि अष्टौ अपि अयि परमपुरुष त्वत्प्रसादप्रवृद्धया कलिसमये क्षिप्रं मुक्तिप्रदानि इति ऋषयः अभिदधुः । तेषु मां सज्जयेथाः । अनन्तरं सर्वात्मना शरणं उपगतः भट्टतिरिमहाशयः प्रार्थयित

> देवर्षीणां पितृणामि न पुनः ऋणी किङ्करो वा स भूमन् योसौ सर्वात्मना त्वां शरणमुपगतः सर्वकृत्यानि हित्वा तस्योत्पन्नं विकर्माप्यखिलमपनुदस्येव चित्तस्थितस्त्वं

तन्मे पापोत्थतापान् पवनपुरपते रुन्धि भिक्तं प्रणीयाः। ना. द. 92 इलो. 10

हे भूमन् ! यः असौ सर्वकृत्यानि हित्वा सर्वात्मना त्वां शरणं उपगतः सः पुनः देवर्षीणां पितृणां अपि ऋणी किङ्करः वा न भवति । त्वं चित्तस्थितः तस्य उत्पन्नं विकर्म अखिलं अपि अपनुदसि एव । ततः हे पवनपुरपते मे पापोत्थतापान् <u>रुन्धि । भिक्तं</u> प्रणीयाः । मम मनसि भगवदाकाररूपः भिक्तभावः स्थायिरूपेण स्थित्वा रसतां एत् इति प्रार्थयति भट्टतिरिः । अतः

स्थायिभाविगराऽतोसौ वस्त्वाकारोभिधीयते व्यक्तश्च रसतामेति परानन्दतया पुनः। भ. र. प्र. उ. २लो . 9

विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगेनाभिव्यक्तः स्थायिभावः एव सभ्याभिनेययोः भेदतिरोधानेन सभ्यगत एव सन् परमानन्दसाक्षात्काररूपेण रसतामाप्नोति इति रसविदां मर्यादा।

तदुक्तं आचार्यभरतमुनिना विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिः इति अतः

भगवान् परमानन्दस्वरूपः स्वयमेव हि
मनोगतस्तदाकारः रसतामेति पुष्कलम् । भ. र. प्र. उ. २लो . 10

176 रसिकप्रिया : विलासः- ९ ISSN: 2454 - 2547

स्थायिभावस्य रसत्वोपपत्तये परमानन्दरूपतां उपपादयति । बिम्बमेव हि उपाधिनिष्ठत्वेन प्रतीयमानं प्रतिबिम्बं इत्युच्यते । परमानन्दश्च भगवान् मनिस प्रतिबिम्बत स्थायिभावतां आसाद्य रसतां आसादयतीति भिक्तरसस्य परमानन्दरूपत्वं निर्विवादम् । नाप्यालम्बनिवभाव स्थायिभावयौरैक्यम् । बिम्बप्रतिबिम्बभावेन भेदस्य व्यवहारसिद्धत्वात् ईशजीवयोः इव ।

एवं मेल्पत्तूरनारायणभट्टतिरिमहाशयस्य ग्रन्थे श्रीमन्नारयणीये सर्वत्र भक्तिभावरूपस्य भक्तिरसस्य प्रवाहः द्रष्टुं शक्यते ।

भा. — भागवतपुराणम् स्क. — स्कन्धम् अ. — अध्यायः  $\frac{1}{2}$  इलो. - इलोकसंख्या ना. — नारायणीयम् द. — दशकम् भ.  $\frac{1}{2}$  २. — भगवद्भिक्तरसायनम् भ. गी. - भगवद्गीता प्र. — प्रथमः उ. - उल्लासः



#### Dr. C. Hariharan

# SANSKRIT-LECTURE SERIES ON FREEDOM FIGHTERS



Scholars who graced the event with their discourses.

Dr. C. Hariharan, Asst. Prof & Director, Digital Campus, The Madras Sanskrit College, organised and hosted the event via Zoom platform.

#### THE DIRECTIVE OF CSU

Central Sanskrit University had directed all its campuses and aided colleges to celebrate the Azadi Ka Amrit Mahotsav, (an initiative of the Government of India to celebrate 75 years of independence) by oraganising online lectures on the theme

"संस्कृतज्ञस्वातन्त्र्यवीरस्मृतिव्याख्यानमाला" from 8th to 15th June 2022. The Madras Sanskrit College organised talks on this theme by inviting scholars from various institutions. The scholars of The Madras Sanskrit College too participated and delivered lectures in the events organised by other institutions.

#### Program list:

| 9/6/22  | Shri. Neelabaalasharma     | Sanskrit & Freedom.                                        |
|---------|----------------------------|------------------------------------------------------------|
| 10/6/22 | Prof. Sankaran Venugopalan | Subramania Bharathi's contribution towards freedom.        |
| 11/6/22 | Dr. Anatasharma B G        | Chandrashekhara Azad's contribution in freedom fight.      |
| 12/6/22 | Dr. Sharda Narayanan       | Muthu Lakshmi the wonder woman at the time of freedom.     |
| 13/6/22 | Dr. L. Sowjanyakumar       | Subramanya Shiva the freedom fighter.                      |
| 14/6/22 | Shri. J. Shrinivas         | Kavyakantha Ganapati Muni Visionary of Swarajya.           |
| 15/6/22 | Dr. G. Sankaranarayanan    | An introduction to Sanskrit literature on India's freedom. |

Youtube live

The Program was also live-streamed via the college's Youtube channel where the videos can be accessed. To tune your ears to Sanskrit, use the link below: https://bit.ly/sanskrit-discourses-azadi

रसिकप्रिया : विलासः-९ ISSN: 2454 - 2547 178

# सुन्दरकाण्डपारायण -कार्यक्रमः

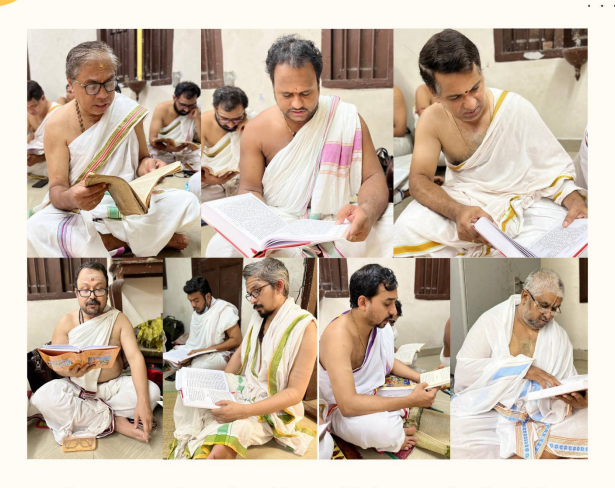
🦽 Dr. C. Hariharan

### मद्रपुरी-संस्कृत-महाविद्यालयः

April | 2022



केन्द्रिय-संस्कृत-विश्वविद्यालयस्य प्रेरणया मद्रपुरी-संस्कृत-महाविद्यालये श्रीमद्वाल्मीकिरामायणान्तर्गत-सुन्दरकाण्ड-पारायणं श्रीरामनवमी-महोत्सवं निमित्तीकृत्य सुष्ठु प्राचलत्। प्रातः दशवादनतः द्वादशवादनपर्यन्तम् अयं कार्यक्रमः महामहोपाध्यायानां श्रीमणिद्राविडाचार्याणाम् आध्यक्ष्ये अथ च महाविद्यालयस्य अलङ्कारशास्त्राध्यापकानाम् उमापति-महोदयानां नेतृत्वे छात्राणां सहयोगेन अध्यापकैः प्रचालितः।



महाविद्यालयस्य प्रार्थनामण्डपे सर्वतोमुख-ज्योतिष्टोमवत् सर्वासु दिक्षु विदिक्षु च प्रवृत्तः अयं कार्यक्रमः सर्वैः मिलित्वा ऐकस्वर्ये उच्चरितेन पट्टाभिषेकसर्गेण तदनुवृत्तेन हनुमान् चालीसा गानेन च समाप्तिमगात् | निर्दिष्टे समये कृत्स्नस्य सुन्दरकाण्डस्य समाप्तये समायोजकाः उमापित महाभागाः सर्गविभागं कृत्वा तत्तदध्यापकेभ्यः प्रायच्छन्निति उल्लेखनीयोयं विषयः।

पूर्वं रामनवमीसुदिने महाविद्यालयेन प्रचाल्यमानायां Thiruppanthuarai Smt. T.S. Parvatavardhini Sri. T.S.Mahalingam Ramayana Chair इति संस्थायां श्रीमन्तः उमापतिमहाशयाः स्व-अन्तेवासिभिस्सह कृत्स्नस्य सुन्दरकाण्डस्य पारायणं अन्तर्जालमाध्यमेन चक्रुः।

180 रसिकप्रिया : विलास:- ९ ISSN: 2454 - 2547

पूजामन्दिरस्थो भगवान् रामचन्द्रः स्वीयलावण्येन सर्वानाकर्षयन् मङ्गलहारती-फलताम्बूल-प्रसादाभ्यां

स्वप्रजाः अन्वगृह्णादिति शम्।











ISSN: 2454 - 2547

## **©**मद्रपुरीसंस्कृतमहाविद्यालयः





# उद्घाटनसमारोहः

संस्कृतसप्ताहमहोत्सवस्य

सभाप्रमुखाः

मद्रपुरीसंस्कृतमहाविद्यालयस्य शारदाविलासिनी-नाम्न्या छात्रपरिषदा 18 वर्षेभ्यः प्रचाल्यमानः संस्कृत-सप्ताह-कार्यक्रमः कोरोना-प्रयुक्त-वर्षद्वयावधिक-व्यवधानोत्तरम् अस्मिन् वर्षे प्रवर्तते यस्य उद्घाटनसमारोहः विवेकानन्द-महाविद्यालस्य संस्कृतप्राध्यापकानां मृत्तु-महोदयानां मुख्यातिथित्वे महाविद्यालय-प्रांशुपालानाम् अरुणसुन्दरमहाशयानां नेतृत्वे तथा महामहोपाध्याय-मणिद्राविडाचार्याणां च आध्यक्ष्ये प्राचलत्।



### कार्यक्रमः



जयनारायणमहोदयेन समायोजकवर्येण प्रार्थितास्सन्तः प्रांशुपालाः स्वीये स्वागतभाषणे मुख्यातिथिवर्याणां परिचयं प्रदाय संस्कृत-सप्ताहकार्यक्रमस्य महत्त्वं च प्रत्यपादयन् । तत्र प्रांशुपालचराः नु.वे.देवीप्रसादमहाभागाः शैक्षिकवत्सरे विभिन्नसन्दर्भेषु प्रवृत्ताः स्पर्धाः एकीकृत्य सप्ताहकाले उत्सवरूपतां समानयन् इति तस्मिन् आद्ये सप्ताहोत्सवे निर्वाहकरूपेण इदानीन्तन-प्रांशुपालाः (स्वयं) आसन् इति इदानीन्तनैः अविदिताः बहवः अंशाः आसन। मुख्यातिथयः मुत्तुमहोदयाः कार्यक्रमस्य केवलं न वैखानसागमादि-प्राचीनविद्यास् कृतभूरिपरिश्रमाः अपि तु बहुनां छात्राणाम् Ph.D मार्गदर्शकरूपेण विराजन्तः D.Litt, इत्याद्यनेकबिरुदभाजः विराजन्ते। स्वकीयातिसंक्षिप्ते मुख्यातिथि-भाषणे छात्राणां कार्यक्रममेनम्



#### प्रार्थना

राजू पाण्डेयः, अर्जुनः, अनिल् कुमार् शुक्लः च इति त्रयः छात्राः प्रार्थनाम् अकुर्वन्

#### कलाशालागीतम

अत्यन्तं श्लाघितवन्तः।

सर्वेश्वरः मनोहरश्च प्रांशुपालचरैः देवीप्रसादमहाभागैः विरचितं कलाशालागीतं गीतवन्तौ।

#### SVEEP

A program on Electoral Literacy Club is to be conducted in the same festival by Dr. Akhileshwara Misra & Dr. G. Visalam



182 रसिकप्रिया : विलासः- ९ ISSN: 2454 - 2547



स्वीयानुग्रहभाषणे महामहोपाध्यायाः मणिद्राविडाचार्याः सनत्कुमारनारदयोः संवादम् औपनिषदं दृष्टान्तीकृत्य नारदवदेव शास्त्रच्छात्राः न केवलं शास्त्रीयेषु विषयेषु अपि तु सङ्गीतादि-कलासु आधुनिकविषयेषु च कृतश्रमाः भवेयुः इति तदर्थमेव आसां स्पर्धानाम् अपि योजनं अत्र भवतीति, स्पर्धानाम् एकत्रीकरणेन उत्सवरूपता - सम्पादनम् एव अत्र भागग्रहीतॄणां छात्राणां, प्रचोदकानाम् अध्यापकानां च उत्साहवर्धकम् अस्तीति, अनेन छात्राणाम् सर्वतोमुखी प्रतिभा वर्धताम् इति अन्वगृह्णन्। अन्ते च ज्योतिषाध्यापकेन मुरिलमहोदयेन कृत - धन्यवादभाषणेन, राष्ट्रगानेन च उद्घाटनसत्रं पूर्णतां प्राप्नोदिति शम्।



October 2022

ISSN: 2454 - 2547

## 💉 @Dr. C. Hariharan

# **QUIZ PROGRAMME** ONSVEEP

THE MADRAS SANSKRIT COLLEGE



The Govt of India had advised all the institutions across the nation to form Electoral Literacy Club for Systematic Voters Education and Electoral Participation.

A quiz program was conducted in the Sanskrit-week celebrations of the academic year 2022-23 in The Madras Sanskrit College, Mylapore, Chennai.

Dr. S. Arunasundaram, Dr. Akhileshwara Mishra & Dr. G. Visalam are the members of Electoral Literacy Club holding the positions of President, Secretary & Co-ordinator respectively.











#### WHEN TRADITION MET MODERNIT

students, one might wonder how would the warmed up to witness the great programme. Sanskrit students participate in an English Students of various batches took part and quiz programme? But those who were present competed as 4 teams. Each team had four in the Abhinava Vidya Teertha Auditorium members. The teams were named after and witnessed the quiz programme, had no legends of Indian Constitutional other choice but getting astonished. Thanks to Committee. Dr. G. Visalam, Asst. Prof. English, who took the leading role in preparing and presenting Team-2 Shri Rajendra Prasad such a wonderful program. Dr. Akhileshwara Team-3 Shri V.T. Krishnamachary Mishra gave a detailed introduction about the Team-4 Shri B. N. Rau Indian political system with Vedic references. The quiz was conducted in three rounds by After that, a short intro about the SVEEP program was given by Shri. Jayanarayanan in Tamil. Then, Dr. G. Visalam took over and gave an intro in English and explained the students from the audience section and the rules for the quiz.

Knowing the traditional background of the By that time, the audience were well

Team-1 Dr. B. R. Ambedkar

Dr. Visalam which had general round, rapid fire, buzzer round with negative marking and what not! Throughout the program the lecturers were clapping, cheering and having a great time.

#### **THE WINNERS**

Team named "Shri B.N. Rau" won the 1st prize with 95 points, where, Shubhang. N, Yogeshwaran. K, Agneesh. K.G, & Srinivas.V were part of.

Team named "Shri Rajendra Prasad", where, Lokesh. S, Sarweswaran. S, Sitheshwaran. A, & Karpaga Manokaran. B competed, won the 2nd prize with 85

Team named "Shri V.T. Krishnamachary" which consisted of Swaminathan. P.G, Krishna Prasad. S. SriVishnu.K & Gosakhan. M won the 3rd prize with 65 points.



And the consolation prize went to the 4th team named "Dr. B. R Ambedkar" where, Arun Kumar. T, Selva Subramanian. M, Kesavanand. E.N & Aniruddh Sridharaan took part and gave their best and added 60 points to their table.

Earlier a student named Akash, kick-started the program with prayer and Abhinandan welcomed the gathering. Towards the end of the programme, Arunprasad proposed a vote of thanks and the programme came to an end with the chanting of Shanti mantra.

www.madrassanskritcollege.edu.in www.madrassanskritcollege.com

### **Events participated by our students**



All India Sanskrit Elocution Contests



Winners of "Unmesha 2023" competition held at Loyola College

llege



Youth festival held in CSU's Guruvayoor Campus



Antyakshari as part of Pre- All India Competition

# Propagation campaigns of T.N Govt. Sanskrit Entrance Examination among various Veda and Agama Pathashalas









ISSN: 2454 - 2547 / ISSUE: 9

# Rasikapriya JOURNAL OF THE MADRAS SANSKRIT COLLEGE-2023

Published by: The Madras Sanskrit College

Affiliated to The University of Madras (Aided by The Central Sanskrit University-Ministry of Education, Govt. of India, New Delhi) 84, Royapettah High Road, Mylapore, Chennai-600 004. PH. 044 24980421. E-mail: mds.sanskritcollege@gmail.com website: www.madrassanskrticollege.edu.in

RS. 200/-